ALLA

Un fascicolo denso di ins

Lo Alle /MWM

« Perché siete sul punto di attraversare il Giordano per entrare in
possesso della terra... distruggerete completamente tutti i luoghi...
sulle alte montagne. »

@A Tiferet Yehonatan spiega che Mosé sottolined Iespressione «
perché siete sul punto di attraversare » per indicare che solo perché la
prima generazione uscita dall’Egitto non entro in Terra d’Israele,
essendo stato decretato che sarebbe morta nel deserto, ora ¢ loro
ordinato di distruggere I'idolatria posta sulle alte montagne della Terra
santa. Poiché se questo decreto fosse stato annullato e la generazione
del deserto fosse entrata in Terra d’Israele, Mose, nostro Maestro, vi
sarebbe certamente entrato con loro.

In tal caso, la colonna di nuée li avrebbe preceduti, poiché,
alla morte di Mosg, la colonna di nuée cesso di manifestarsi, come riporta
il trattato Ta‘anit (a). Or, questa colonna livellava le montagne; pertanto,
non avrebbero potuto distruggere le idoli che gli abitanti adoravano sulle
alture, poiché semplicemente non ci sarebbero state montagne.

Recconts per & Tarsllo dilly Shobbut

@ nostro Maestro narrd una storia straordinaria riguardante Rabbi
Moshe Leib de Sassov, 2"ya. Accadde che un giorno, mentre si rallegrava
intensamente, una certa melodia celeste discese su di lui dal cielo.
Toccato da questa esperienza, prego il Signore che, quando avrebbe
lasciato questo mondo, la stessa melodia lo accompagnasse per
P’eternita, e che gli stessi musicisti che avevano suonato al matrimonio
dell’orfano e dell’orfana stessero alle sue funerali.

Alla morte di Rabbi Moshe 1 eib, gli hassidim, nel loro sgomento,
dimenticarono questa richiesta del giusto e iniziarono i funerali
secondo I'uso abituale. Or, quegli stessi musicisti erano in cammino
per accompagnare un sposo ¢ una sposa al loro matrimonio, si
smarrirono improvvisamente e si ritrovarono ai funerali del rabbino.
Li, suonarono con maestria quella melodia di gioia.

All'inizio, gli hassidim furono sorpresi: melodie di gioia si
elevavano in mezzo ai funerali del loro Maestro. Solo dopo che il
giusto fu sepolto, tutti ricordarono la richiesta del rabbino, che aveva
desiderato essere accompagnato da quella santa melodia nella sua
ultima dimora. Allora comprensero ¢ videro chiaramente quanto il
Signore, Benedetto sia, esaudisca la volonta di coloro che Lo
temono.

AVOLA DI SHLOMO

Tratto dagli innumerevoli tesori della sua Torah e dei suoi insegnamenti, il nostro maestro, il genio d'Israele

IL GAON YANUKA

Rabénu Shelomo Yehuda Béeri Shalit’a

O

A [AVOI di S’nb

.
ehtl pel

Perle della Parasha alla Tavola di Shilomo

Lo Ce/‘c&a‘& wella Swa Dinora

Devarim 12,5
« Ma solo nel luogo che il Signore... scegliera... per la Sua dimora,
lo cercherete 12 e vi recerete »

Nl Sifrei (Re'eh) ¢ scritto che abbiamo ricevuto l'ingiunzione di
cercare il luogo del Tempio fin dall’inizio, tramite un profeta. Finché
nessun profeta ce lo rivelo, incombeva a noi di ricercare e determinare
noi stessi questo luogo, appoggiandoci ai principi della Torah. Cosi fece
David, che esploro ed esamino prima il luogo del Tempio con Shmuel,
basandosi sugli insegnamenti delle Scritture, come menzionato nel
trattato Zevachim (b). Non diede né sonno ai suoi occhi né riposo alle sue
palpebre finché non identifico il sito designato per il Signore.

Verso la fine della sua vita, David merito di conoscetre
I’emplacement preciso dell’altare tramite il profeta Gad haRoé, che gli
ordino: « Sali e erigi un altare al Signore sull’area di Arauna haYevusi »
(Shmuel. 11 Malbim, il Sfat Emet (Parashat Re'ed) e il GR”IZ** (nei suoi
Chiddouchim sulla Torah, nuove edizioni, segno) spiegano che le Scritture
ci insegnano qui che il Signore rivelera il Suo segreto tramite i profeti
per indicare il luogo scelto a Israele solo se questi si sforzano e lo
ricercano. Allora, e solo allora, uno spirito dall’alto si diffondera su di
loro dopo una preparazione adeguata.

Sebbene le Scritture impieghino ’espressione « nel luogo che
il Signore, vostro Dio, scegliera » senza indicare esplicitamente
Yerushalayim, il testo ne fa allusione. Come suggeri Rabbi Avraham de
Sochaczew nel suo Beit Yaakov (a), se si combinano la parola "scegliera"
(yivchar, 220) con la parola "Swua dimora" (sh’kheno, 376), la somma dei
loto valoti numerici corrisponde a "Yerushalayin' (595+1, 2¥9w17).

Inoltre, nel Likutei Yehuda (Parashat Re'eh), ¢ menzionato che
le parole "ee lien" (413+186, oto makom) hanno lo stesso valore
numerico di "z Gerusalemme” (598+1, wRWYMI), con il kol
Cio sottolinea che ¢ a Yerushalayim che una persona puo piu facilmente
raggiungere una teshuva completa, come indicato nel trattato Yoma (b)
e stabilito dal Rambam (Leggi della Teshuva), secondo cui la teshuva deve
avvenire nello "stesso luggo" dove si ¢ commesso Uetrore. Yerushalayim,
comprendente tutti i luoghi, ¢ cosi il sito piu appropriato per la teshuva,
poiché "guesto lnogo" dove la colpa ¢ stata commessa ¢ incluso in
Yerushalayim, equivalente a compiere la teshuva nello "sesso /nogo”.

** 11 Gaon Rabbi Yitz'hak Ze'ev (0 Yossef Ze'ev), cioe Rav Yitzchak Ze'ev
Soloveitchi (1886—1959), noto anche come Rav de Brisk.

Se desiderate dedicare « Al tavolo di Shlomo, Lo Tgadik Yanuka» per una benedizione o

per la memoria di un parente, contattata il +33 (0) 6 35 99 21 51 su Whatsapp.

 —




Tratto da una lezione tenuta in pubblico il terzo giorno
/Wmmmfw /4%

@ verita, dobbiamo comprendere che il vero spirito santo non
¢ cio che molti oggi immaginano nel mondo, come credere che
esista un roé capace di conoscere cio che un uomo ha fatto il giorno
prima, cosa mangera o berra, o come si comportera in affari futili.
Poiché la conoscenza di queste cose non costituisce in alcun
modo un livello, ed ¢ anzi un disonore chiamarla “spirito santo”.

In realta, ogni persona santa e pura, veramente elevata,
puo vedere dalla fine del mondo fino alla sua conclusione, e
discernere davanti a un individuo tutti i suoi pensieri, le sue azioni
passate e future, cosi come tutto cio che gli attraversa la mente.
Come scrisse il nostro Maestro Chainz 1ital nella sua introduzione
a Bz Chaim a proposito del suo Maestro e Rav, I’ ARI, tutto gli era
rivelato. Conosceva ogni pensiero di una persona, e persino
quando una persona si immergeva in un zikveh, poteva riconoscere
in essa ogni traccia di cio di cui si era macchiata. Discernava
sempre i pensieri e i livelli delle creature.

Allo stesso modo, il santo Baa/ Shem Tov vedeva in
coloro che si recavano da lui tutto cio di cui avevano peccato nelle
loro iniquita, e diceva loro di vigilare sulla purezza del mikveh
affinché venissero puri.

I figli dell’'uomo, vedendo cio, pensano spesso che
questo sia il livello dello spirito santo, e¢ alcuni pregano per
raggiungere percezioni o livelli simili. Ma in verita, tutto cio non
costituisce il nucleo del livello dello spirito santo: ¢ un dono del
Signore, Benedetto sia, concesso a questi giusti per il bisogno
della loro generazione.

11 vero livello dello spirito santo consiste in cio che
merita una persona che attinge dalla Torah tramite la via della
verita, in fatto e in azione, per ricevere dal cielo I’aiuto necessario
a rivelare la Torah nascosta, a riportarla al suo posto e all’azione,
e cosi illuminare la luce della Sua regalita, Benedetto sia, nel
mondo.

In questo, i giusti che meritano la conoscenza e
Posservanza di tutta la Torah salgono al livello della rivelazione
della Torah nascosta, quella che il Signore ha rivelato, la cui
radice ¢ nei cieli, come tutti i santi e puri attraverso le generazioni
che ci hanno trasmesso la parola del Signore e¢ hanno dovuto
attingere e rivelare la Torah e la profezia che il Signore ha loro
tivelato, secondo la radice della loro anima e il loro ruolo nel
mondo.

E piu una persona raggiunge la verita, piu progredisce
sulla vera via nella via del Signore, Benedetto sia, adatta alla sua
generazione.

Jﬁ%é@fyz&é&%

1. Lettura di tutto il Shir HaShirim 11 nostro Maestro
menziona a nome di Rabbi Shlomo di Karlin, 2’1 (Likutei Divrei
Abaron, Minbagei Karlin) che ¢ un grande merito.

2. Altrimenti, leggere almeno qualche versetto cosi.

La melodia ¢ una segulah per il perdono di tutte le iniquita
commesse durante la settimana.

b) Riposare nel pomeriggio, anche poco, per riprendere forze
per il Santo Shabbat. c) Tagliarsi le unghie.

3. Due segulot per clevare le scintille della settimana: a)
Leggere alla vigilia di Shabbat il Salmo 136: « Rendete grazie al
Signore, poiché Egli ¢ buono... » b) Che la donna abbia
I'intenzione durante ’accensione delle candele di elevare tutte
le scintille perdute che dovevano essete corrette durante la
settimana.

di Hol HaMo‘ed Pesah, davanti al Kotel.

//i;iV/Zme/Lfob Ba‘[

Rt una persona ¢ grande, ossia esercita una influenza su coloro che le
stanno intorno o sul pubblico, piu la sua responsabilita verso il cielo ¢
grande in tutto cio che concerne la cotrezione del difetto della luna.
Nei giorni dei moedim e dei tempi sacri, deve portare ¢ elevare davanti
al Santo, Benedetto sia, un grado piu grande di #&koun e di devozione.
Deve vegliare con cura per adempiere al testo (Deuteronomio 16:16):
«Tre volte all’anno, ogni maschio tra voi vedra la faccia del’Eterno,
vostro Dio, nel luogo che Egli scegliera, alla festa delle Matzot, alla
festa delle settimane e alla festa delle Souccot, e non apparira davanti
all’Eterno a mani vuote ».

Sebbene I'essenziale del versetto riguardi il pellegrinaggio al
Tempio quando esisteva, cio si applica anche oggi, mentre non abbiamo
né Tempio né korbanot per compiacere il Signore dei cieli e della
terra, Benedetto sia. Questo riguarda il lato del’adempimento e della
correzione della luna, poiché ogni difetto, peccato o trasgressione
deriva dal difetto della luna. Durante questi giorni di moedim, la luna
illumina tutto Israele nella perfezione del livello del sole e della luna,
come ¢ detto. E allora che 'uomo si presenta davanti al Signore dei cieli
e della terra, ¢ la Torah ha ordinato che porti un korban per tutto cio
che ha peccato o trasgredito davanti a Lui, affinché offra e consegni
I’essenza del suo sangue davanti al Santo, Benedetto sia. Ecco tutta la
questione dei korbanot.

Tutto cio si realizza secondo il livello della persona e la
responsabilita che grava su di essa: cosi, un nasi porta un bouc per il
suo peccato, e un kohen offre un vitello per una colpa involontaria.
Secondo il loro livello, il valore del loro korban si eleva, poiché devono
offrire 'essenza del loro sangue secondo il merito della verita
immutabile, e tutto cio ¢ proporzionato alla grande responsabilita che
grava su di loro verso il cielo.

Questa responsabilita, che ricade su ciascuno secondo il suo
livello, deriva dalla correzione del difetto della luna e dalla fede
completa nei chachamim. Dipende dalla riparazione di tutti i mondi e di
tutti i livelli, poiché tutto si fonda sulla perfezione del livello di Israele
rinnovato come la luna. Come stabilirono i Saggi nel trattato Sanbedrin
(37a), nel testo della benedizione della luna: « E disse alla luna: che la
tua corona di gloria si rinnovi per gli amusé batén », ossia la luna dice:
«Che la mia corona di gloria si rinnovi per gli amusé batén, coloro
destinati a essere inclusi nell’zz habanim, per glorificare il loro Creatore a
nome della gloria del Suo regno ».

Come spiega il nostro Maestro, PAri Zal, nel Pri Etz Chaim (Sha’ar
Rosh Hashanah 3), a ogni generazione c’¢ un giusto degno di essere il
capo della sua generazione, e cammina con i figli della sua generazione
per illuminare. Da cio dipende il rinnovamento della luna ¢ la
restaurazione della corona di gloria di Israele: la luna sara un giorno
come il sole.

Ecco perché Israele ¢ chiamato amusé batén, poiché tutto Israele ¢
destinato a essete incluso nell’zw habanim, la Shekhinah superiore e il
livello del sole. Cosi, dobbiamo rinnovarci per raggiungere una
conoscenza unificata, che ¢ la conoscenza di Moshe Rabénon e del livello
del Maestro, corrispondente al sole.




28 Av 5785 , 22 agosto 2025
Roma 19:41- 20:48 Milano

20:00-21:07

(e la luna fosse stata annullata in annullamento completo e
assoluto, senza alcuna separazione dal sole, e non avesse avuto
alcun lato di esistenza per sé stessa, fino a diventare un tutto
completo, allora la questione si sarebbe estesa alla via della
ricezione tra il Maestro ¢ il discepolo.

Piu una persona ¢ grande, pit la sua influenza si estende
su chi la circonda e sul pubblico, ¢ piu grande ¢ la sua
responsabilita davanti al cielo. Cosi, durante i giorni dei tempi
festivi e santi, chiunque sia dotato di spirito ¢ obbligato a portare
e elevare davanti al Signore una correzione ¢ una devozione
maggiofi.

In questo contesto, la luce non si trasmette dal Maestro
al discepolo in diminuzione, ma la luce del Maestro illumina
tutto Israele senza divisioni né separazioni, in annullamento
completo e assoluto, e una conoscenza unica fino alla
perfezione di tutti i livelli.

Non apparira «davanti al Signore tre volte I'anno»
(Shmot 23:17) solo nel luogo che Eterno, vostro Dio, scegliera,
né si avvicinera al Signore a mani vuote, alla festa delle Matsot,
alla festa delle Settimane e alla festa delle Capanne, affinché
questo comandamento sia adempiuto pienamente in ogni luogo
dove si trovi 'uomo, senza diminuzione né dissimulazione.

Sebbene la parte principale del versetto si riferisca al
pellegrinaggio al Tempio per offrire sacrifici, anche ora, senza
Tempio e senza sacrifici, questa regola rimane. Essa corrisponde
al peccato di Adam, che pose i suoi occhi fuori dal loro posto
davanti al Signore del cielo e della terra, Benedetto sia, ¢
riguarda il completamento e¢ la correzione della luna.

Ogni difetto, peccato o iniquita, come osserva Rashi
nel Zohar su Bereshit, quando Hava vi partecipo e usci dal suo livello
e dalla sua posizione, si estende al difetto della luna. Durante i
tempi festivi, la luna illumina Israele alla perfezione del livello
del sole ¢ della luna, come spiega il nostro Maestro ’Ari Zal nel
Pri Etz Chaint (Sha’ar Rosh Hashanab).

ILa separazione ¢ la
costituiscono la radice di tutto.

La Torah ha quindi comandato che 'vomo porti un
sacrificio per ogni peccato e trasgressione, il che riguarda la
distanza tra il livello del discepolo ¢ la luce del Maestro.
Davanti alla faccia del Signore, Benedetto sia, si avvicina e offre
il suo sacrificio, materializzando il suo sangue davanti all’Eterno.
Questo riguarda tutta la questione dei korbanot.

Come il Signore, Benedetto sia, disse al serpente,
secondo il livello dell’uomo e la responsabilita che grava su di lui:
«Che il principe porti un bouc per il suo peccato» (Bamidbar
28:15), cosi il merito del sacrificio si eleva, materializzando il suo
sangue secondo la verita immutabile e la grande responsabilita
verso il cielo.

Questa responsabilita, proporzionata a ciascun
individuo secondo il suo livello, ¢ attestata nelle parole di Rabbi
Shimon bar Yochai a nome di Rabbi Yonatan, nel trattato Sanbedrin
(37a), e anche nel Midrash Tanchuma (Chukar).

La correzione del difetto della luna e la fede nei Saggi
in perfezione dimostrano che tutto dipende dalla rettificazione di
tutti i mondi e livelli, poiché la potenza del serpente su Hava
riguardava la separazione e la distanza tra il discepolo e la luce
del Maestro, come per la diminuzione della luna.

diminuzione della luna

Come stabiliscono i Saggi nel Sanbedrin (37a) riguardo alla benedizione
della luna: « Di’ alla luna che la corona di gloria si rinnovi per coloro che
sono portati dal ventre ». Quando le donne meritavano e non vollero
offrire i loro gioielli per il peccato del vitello, cosi correggevano la forza
della benedizione, destinata a rinnovarsi per glorificare ¢ lodare il
Creatore a nome della Sua gloria. Cio permette la correzione della
diminuzione della luna, rinnovata all’inizio di ogni mese.

Secondo il Pri Etz Chaim (Sha'ar Rosh Hashanah) del Rabbin Ari, a
ogni generazione un giusto ¢ designato per guidare la sua generazione e
illuminare i suoi figli, conducendo il loro progtresso spirituale. Poiché la
forza del peccato primordiale e del’impurita del serpente ¢ grande, la
radice di questa correzione risiede nel rinnovamento della corona di
gloria di Israele e della luna, rivelando la futura unificazione del sole ¢
della luna, come indica il Magen Avraban (Orach Chains).

Israele ¢ chiamato « portato dal ventre », poiché le donne, come
riporta lo Shia’h HaQadosh (Sha’ar HaOtiyol) a nome di Avraham, sono incluse
nel ruolo di « madre dei figli », permettendo Iinclusione di tutto Israele e
la connessione tra il livello della Shekhinah superiore e i livelli di
esenzione. Rabbi Yosef Chaim, nei suoi responsa Rav Pe’alim, precisa che la
questione finale riguarda la luna. Cosi, dobbiamo rinnovarci per raggiungere
una conoscenza unica, quella di Moshe Rabénon, correggendo il livello del
Maestro ¢ il livello della luna contro il peccato di Hava, secondo la
diminuzione lunare.

//zyzzmw Ll A Zal

(haim Vital scrisse nella sua introduzione a E#z Chaim che, riguardo al suo

Maestro e Rabbi, ’Ari, tutto gli era rivelato: conosceva ogni pensiero di
una persona e poteva discernere, anche quando qualcuno si immergeva in
un mikveb, se portava ancora una traccia della sua impurita. Percepiva
costantemente i pensieri e i livelli spirituali delle creature.

Allo stesso modo, il santo Baal Shem Tov testimoniava che vedeva, in
coloro che si presentavano a lui, tutti i peccati commessi. Li esortava allora
a purificarsi mediante il mikveh, affinché si presentassero davanti a lui nella
purezza.

Quando i figli dell’'uomo osservano cio, credono di aver raggiunto il
livello dello spirito santo, e alcuni aspirano ad acquisire percezioni simili.
Tuttavia, in verita, queste manifestazioni non costituiscono I’essenza del
vero livello dello spirito santo: esse sono un dono dell’Eterno,
Benedetto sia, concesso ai giusti secondo i bisogni della loro
generazione.

11 vero livello dello spirito santo consiste in cio che una persona
merita di attingere dalla Torah per la via della verita, tanto in pensiero
quanto in azione. Questa elevazione permette di rivelare la Torah
nascosta e di riportarla al suo posto nel mondo concreto, affinché illumini
la luce della regalita del’Eterno, Benedetto sia, nell’esistenza reale.

Cosi, i giusti che raggiungono la conoscenza e 'osservanza complete
della Torah riescono a rivelare la Torah nascosta, quella che I’Eterno ha
rivelato e la cui radice si trova nei cieli, come tutti i santi ¢ puti delle
generazioni passate che hanno trasmesso la parola divina, attingendo e
rivelando la Torah e la profezia secondo la radice della loro anima e il
loro ruolo nel mondo.




%i tempi festivi e sacri d’Israele, che comprendono le feste e i
principi dei mesi, una grande forza viene riversata sull’'uomo per
preparare e purificare i suoi vasi come si conviene, per ricevere davanti
al suo Maestro, per attingere alla Torah del suo Maestro e per
comprenderne la Torah.

Ed ¢ il fondamento del bouc « uno per un £orban per il peccato
davanti all’Etetno» (Bamidbar), che I'Eterno ha richiesto di portare
all’inizio del mese, riguardo alla diminuzione della luna. Egli ha cosi
insegnato che I’Eterno porta su di sé espiazione per questa
diminuzione, come riportato nel trattato Shevuot (a) e in Chullin (b). Cio
ci mostra che tutta la volonta dell’Eterno, Benedetto sia, ¢ di condurci
a una perfezione buona e eterna, quando tutto sara «uno». Allora
comprenderemo che I’Eterno, Benedetto sia, si prende cura
personalmente della correzione della diminuzione della luna, ¢ che a
noi resta soltanto di riceverla davanti ai giusti secondo la loro grande
statura, che portano tutta la loro essenza ¢ esistenza stessa all’Eterno,
Benedetto sia, mediante un processo di annullamento e umilta verso
di Lui. Cosi, diminuendosi, si elevano e correggono il difetto, fino a
che la parte principale della luce del tempo festivo si riversa attraverso
di loro e per le loro mani. Ecco perché ’Eterno ci invia i giusti: essi ci
guidano verso la via e il modo di unificare tutte le nostre volonta,
disperse a causa della diminuzione della luna, in una volonta unica e
unificata, che consiste nel contemplare la rivelazione della regalita del
nostro Creatore, nostro Maestro, Benedetto sia.

Ogni individuo, a ogni livello e in ogni luogo, puo allora
includere tutte le sue volonta, sia nel mondo presente sia nel mondo
futuro, in una volonta unica, fino a che la sua conoscenza e quella di
tutte le creature non siano pit che una, e che il versetto « poiché la terra
sara piena della conoscenza dell’Eterno come le acque coprono il mare »
(Yeshayabhu) si compia.

Inoltre, come riportato nel trattato Chullin (b), 'Eterno ha
placato la luna e le ha detto che i giusti sarebbero stati chiamati con il
Suo Nome, come David il Piccolo e Shmuel il Piccolo. Questo ¢ il vero
spirito santo dei giusti di ogni generazione, la cui unica aspirazione ¢
rivelare la regalita del’Eterno nel mondo, mediante il fatto e 'azione,
come ¢ stato riportato.

Tutto cio si realizza perché essi si annullano e si diminucono
sempre davanti al cielo. Mediante questa umilta e annullamento, si
elevano a un grande livello, diventando un specchio luminoso e un
vaso puro per il flusso della luce del loro Maestro e del loro Rabbi.
Cosi meritano che la loro Torah produca frutti, e frutti dei frutti, per le
generazioni. Essa non si rivela verso il basso, ma resta come un seme
nascosto, la cui radice ¢ nei cieli, a immagine di tutti i santi e puri delle
generazioni, che hanno trasmesso la parola dell’Eterno, attingendo e
rivelando la Torah e la profezia secondo la radice della loro anima e
il loro tuolo nel mondo.

‘3/7&/54—@ Fi ve Yok abak),
La Natte é/ Sunto 5%

@ nostro Maestro ha indicato che il Mehir, nel Sha’ar HaKavanot
(pagina 45, colonna 2), riporta che la consuetudine del nostro
Maestro, ’Ari, 2”1, era di non recitare questo pzyyut, poiché non si basa
sulla via della Kabbalah. Non vi ¢ da nessuna parte il divieto di
recitarlo. Molti giusti tuttavia avevano Iabitudine di recitatlo, e il libro
Seder HaYom, nell’ordine della preghiera di Moussaf di Shabbat, lo
descrive come bello e buono.

Lo Shla’h HaQadosh, nel Sha’ar HaOtiyot (lettera A, paragrafo 3) e nel
suo siddur per la preghiera del mattino, afferma che ¢ un payut
eccellente, fornendo un commento speciale secondo le introduzioni
della Kabbalah. Nel Mahzor Ohalei Y aakov, per la preghiera della sera di
Rosh HaShanah, ¢ indicato che, sebbene ’Ari non avesse ’abitudine di
recitarlo, non vi ¢ alcun impedimento a farlo. Nei luoghi in cui era
consuetudine recitarlo, ci si puo affidare all’opinione dei kabbalisti,
senza interrompere la consuetudine.

%@@J&%/MLM/CW& FWMPWWJ”’

Dalla Torah del nostro Maestro e Rabbi, Shalit’a Fonte per

uardare lo scritto durante I’elevazione del Sefer Torah
g

@ nostro Maestro spiego che la consuetudine di Israele di guardare
il Sefer Torah ¢ una preghiera importante per ’'abbondanza di gioia,
la guarigione completa e la santita della ricchezza. La fonte si
trova nel trattato Soferim, capitolo 21, halakha 5, ed ¢ stata codificata
nello Shutchan Aruch, Orach Chaim 143:1. Tuttavia, non ¢ precisato che
sia necessario vedere chiaramente le lettere, ma solo stare davanti allo
scritto.

La ragione per cui si guarda lo scritto ¢ dettagliata nello Sha'ar
HaKavanot, riguardo alla lettura del Sefer Torah, dove ¢ riportato che
tale era la consuetudine del nostro Maestro, ’Ari, z”1. Secondo la
halakha principale, non vi ¢ obbligo stretto di vedere chiaramente le
lettere. Cosi, chi si trova lontano o incontra difficolta a causa della folla
o della ressa, deve solo stare davanti allo scritto.

Corsa tratfiene é/ Luce /Le/ Vase 2

@ nostro Maestro spiego, durante una lezione nel mese di Shevat, che
chi raggiunge una percezione elevata nclla Torah deve contrarre
questa percezione in un vaso, al fine di creare vasi pratici per la
rivelazione della luce divina.

Questa idea ¢ allusa in Desuterononio 22:8: « Quando costruirai una casa
nuova, farai un parapetto per il tuo tetto ».

La costruzione di una casa nuova rappresenta la nuova percezione che
una persona merita nel **servizio del’Eterno. Come dissero i nostri
Saggi in Berakhot (17a), una bella dimora amplia lo spirito della
petrsona.

Quando si raggiunge una nuova percezione, simile a una nuova
costruzione, bisogna realizzare « e farai un parapetto per il tuo
tetto ». Il tetto allude al pensiero, come spiego il santo

Baal Shem Tov 2/ :

1. La terra corrisponde al nome Ado-nai;

2. Le quattro direzioni corrispondono al nome Havayah;

3. Il tetto corrisponde al nome Ehyeh, legato al pensiero.
Cosl, quando una persona riceve una nuova percezione nel servizio
dell’Eterno, deve contrarre la percezione e metterla in pratica in vasi
concreti, studiando la Torah per la vita pratica e riflettendo sul modo
corretto di realizzarla.




