A LA TABLE DE SHLOMO

Tiré des innombrables trésors de sa Torah et enseignements, notre maitre, le génie d'Israél |

(F YENOUK#A

Rabénou Shelomo Yehouda Béeri Shalit’a

Un feuillet riche en contenu pour la table du Shabbat.

* PARASHA REEH 5785

Pyé éé pﬂfﬂdﬂw é ﬁrz[éj&o‘
e e

Les Hautes /Vlwifﬁw

Devarim 11:31
« Car vous étes sur le point de traverser le Jourdain pour venir
prendre possession de la terre... vous détruirez complétement tous
les lieux... sur les hautes montagnes. »

C{Qe Tiferet Yehonatan explique que Moise a souligné

Pexpression « car vous étes sur le point de traverser » pour indiquer que
ce n'est que parce que la premiére génération sortie d’Egypte n’est pas
entrée en Terre d’Israél, ayant été décrété qu’elle mourrait dans le désert,
qu’il leur est maintenant ordonné de détruire I'idolatrie perchée sur les
hautes montagnes de la Terre sainte. Car si ce décret avait été annulé et
que la génération du désert avait pénétré en Terre d’Israél, Moise, notre
Maitre, y serait certainement entré avec eux.

Dans ce cas, la colonne de nuée les aurait également précédés,
puisque, a la mort de Moise, la colonne de nuée cessa de se manifester,
comme le rapporte le traité Ta'anit (a). Or, cette colonne nivelait les
montagnes ; par conséquent, ils n’auraient pas pu détruire les idoles que
les habitants adoraient sur les hauteurs, car il n’y aurait tout simplement
eu aucune montagne.

&M/Mé%/éda%/&f

%tre maitre a relaté une histoire remarquable concernant
Rabbi Moshe Leib de Sassov, z"ya. Il artiva qu’un jour, alors qu’il se
réjouissait intensément, une certaine mélodie céleste descendit sur
lui depuis le ciel. Touché par cette expérience, il pria le Seigneur que,
lorsqu’il quitterait ce monde, cette méme mélodie I'accompagnerait
pour Iéternité, et que les mémes musiciens qui avaient joué au
mariage de Porphelin et de 'orpheline se tiennent a ses funérailles.

A la mort de Rabbi Moshe Leib, les hassidim, dans leur

émoi, oublicrent cette demande du juste et commencerent les
funérailles selon 'usage habituel. Or, ces mémes musiciens étaient en
route pour accompagner un marié et une mariée a leur mariage,
ils se perdirent soudainement et se retrouverent aux funérailles du
rabbin. La, ils joucrent avec éclat cette mélodie de joie.
Au début, les hassidim furent étonnés : des mélodies de réjouissance
s’élevaient au milieu des funérailles de leur maitre. Ce n’est qu’apres
que le juste fut enterré que tous se rappelerent la demande du rabbin,
qui avait souhaité étre accompagné de cette sainte mélodie dans sa
derniére demeure. Alors ils comprirent et virent clairement combien
le Seigneur, Béni soit-1l, exauce la volonté de ceux qui Le craignent.

Vous Le C&cﬁa{/@ Sa Demenre

Devarim 12,5
2
« Mais seulement au lieu que ’Eternel... . pour Sa
demeure, vous Le chercherez 12 et vous y viendrez »

choisira..

Q2’72&15 le Sifrei (Re’eh), il est écrit que nous avons regu
Iinjonction de chercher le lieu du Temple des le départ, par
P'intermédiaire d’un prophete. Tant qu’aucun propheéte ne nous I’a révélé,
il nous incombe de rechercher et de déterminer nous-mémes ce lieu, en
nous appuyant sur les prémisses de la Torah. C’est ainsi que fit David,
qui explora et examina d’abord le lieu du Temple avec Samuel, en se
basant sur les enseignements des Ecritures, comme il est mentionné dans
le traité Zevachim (b). 11 ne donna ni sommeil a ses yeux ni repos a ses
paupicres jusqu’a ce qu’il identifiat le site désigné pour IEternel.

Vers la fin de sa vie, David mérita de connaitre "emplacement
précis de I'autel par Iintermédiaire du prophéte Gad le voyant, qui lui
ordonna : « Monte, et érige un autel a I’Eternel sur P'aire d’Arauna le
Jébuséen » (Samuel). Le Malbim, le Sfat Emet (Parashat Re’eh) et le
GR"IZ! (dans ses Chiddouchim sut la Torah, nouvelles éditions, signe )
expliquent que IEcriture nous enseigne ici que I'Eternel ne révélera Son
secret par les prophetes pour indiquer le lieu choisi a Israél que si ceux-
ci s’efforcent et le recherchent. Alors seulement, un esprit d’en haut se
répandra sur eux apres une préparation adéquate.

Bien que IEcriture emploie 'expression « au lieu que I’Eternel,

votre Dieu, choisira » sans préciser explicitement Jérusalem, le texte en
fait allusion. Comme le suggéra Rabbi Avraham de Sochaczew dans son
Beit Yaakov (a), si 'on combine le mot « choisira » (220 ,9M39) avec le mot
« Sa demeure » (376 V), la somme de leurs valeurs numériques
correspond 2 « Jérusalem » (595+1, @%9wi).
De plus, dans le Likutei Yebuda (Parashat Re’eh), il est mentionné que les
mots « ce lieu » (413+186, ©)p1 ¥MN) ont la méme valeur numérique que
«a Jérusalem » (598+1, @¥9W1922), avec le ko/lel. Cela souligne que C’est
a Jérusalem qu’une personne peut plus facilement parvenir a une
repentance compléte, comme indiqué dans le traité Yoma (b) et statué par
le Rambam (ILois de la Teshuvah), selon lequel la repentance doit se faire
au « méme endroit » ou 'on a fauté. Jérusalem, englobant tous les lieux,
est ainsi le site le plus approprié pour la feshouva, car « ce lieu » ou la faute
a été commise est inclus en Jérusalem, ce qui équivaut a accomplir la
repentance au « méme endroit. »

Gaon Rabbi Yitz’hak Ze’ev (ou Yossef Ze'ew), C’est-a-dire Rav Yitzchak Ze’ev
Soloveitchik (1886-1959), également connu sous le nom de Rav de Brisk.

Si vous souhaitez dédier « A la table de Shlomo, Ha-Yénouka » pour une bénédiction ou

pour la mémoire d’un proche, contactez le 06 51 98 53 22 ou hayenouka@gmail.com




Horaires 54%[

Strasbourg 20:12-27:79
Jérusalem 18:35-19:52
18:57-19:54

20:34-21:42
20:18-21 :23
20:12.21:14

Tel-Aviv 18:57-19.54
Ashdod 15:57-19:54

Paris
Lyon
Marsetlle

Nétanya

Nétanya 18:57-19:54

Tirés d’une legon donnée devant le public
le 3¢ jour de
Hol HaMoed Pessa’h, devant le Kotel.

E/&fjmf 7

gxn vérité, nous devons comprendre que le véritable esprit

saint n’est pas ce que beaucoup s’imaginent aujourd’hui dans le
monde, comme croire qu’il existerait un voyant capable de
connaitre ce qu'un homme a fait la veille, ce qu’il mangera ou boira,
ou comment il sortira dans des affaires futiles. Car la connaissance
de ces choses ne constitue aucunement un niveau, et c’est méme
un déshonneur de appeler “esprit saint”.

En réalité, toute personne sainte et pure, véritablement élevée,
peut voir depuis la fin du monde jusqu’a sa conclusion, et discerner
devant un individu toutes ses pensées, ses actions passées et
futures, ainsi que tout ce qui lui traverse 'esprit. Comme I’a écrit
notre maitre Chaim Vital dans son introduction a Efz Chaim au
sujet de son maitre et Rav, ’ARI, tout lui était révélé. Il connaissait
chaque pensée d’une personne, et méme lorsqu’une personne
s’immergeait dans un mikveh, il pouvait reconnaitre en elle toute
trace de ce dont elle s’était souillée. Il discernait toujours les
pensées ct les niveaux des créatures. De méme, le saint Baal
Shem Tov voyait en ceux qui venaient a lui tout ce qu’ils avaient
péché dans leurs iniquités, et il leur disait de veiller a la pureté du
mifkveh pour qu’ils viennent purs.

Les enfants de 'homme, en voyant cela, pensent souvent
que Cest le niveau de 'esprit saint, et certains prient pour
atteindre des perceptions ou des niveaux semblables. Mais en
vérité, tout cela n’est pas le principal du niveau de I'esprit saint :
Cest un don de IEternel, Béni soit-I1, accordé i ces justes pour le
besoin de leur génération.

Le véritable niveau de I'esprit saint consiste en ce que
mérite une personne qui puise dans la Torah par la voie de la
vérité, en fait et en action, pour recevoir du ciel I'aide nécessaire
afin de révéler la Torah cachée, de la ramener a sa place et a
Paction, et ainsi illuminer la lumiere de Sa royauté, Béni soit-11,
dans le monde.

En cela, les justes qui méritent la connaissance et
Pobservance de toute la Torah montent au niveau de la
révélation de la Torah cachée, qui est celle que IEternel a
révélée, dont la racine est dans les cieux, comme tous les saints
et puts a travers les générations qui nous ont transmis la parole de
IEternel et ont dd puiser et révéler la Torah et la prophétie que
IEternel leur a révélées, selon la racine de leur 4me et leur réle
dans le monde.

Et plus une personne atteint la vérité, plus elle progresse
sur la véritable voie dans la voie de Eternel, Béni soit-11, adaptée
a sa génération.

5 y&é&%ﬂé&%

1, Lecture de tout le Cantique des Cantique

Notre maitre mentionne au nom de Rabbi Shiomo de Karlin, 3’/
(Likutei Divrei Abaron, Minhagei Karlin) que c’est un grand mérite
2, Sinon qu’elle lise au moins quelques versets ainsi.

La mélodie est une segulah pour le pardon de toutes les
iniquités commises pendant la semaine.

b) Se reposer aprés-midi, méme un peu, pour reprendre des
forces pour le saint Shabbat.

) Se couper les ongles.

3. Deux segulot pour élever les étincelles de la semaine
a) Lire la veille de Shabbat le psaume 136.

E/z‘sy?/ume/u‘ 2

@us une personne est grande, c’est-a-dire qu’elle exerce une influence
sur ceux qui 'entourent ou sur le public, plus sa responsabilité envers le
ciel est grande dans tout ce qui concerne la correction du défaut de la
lune. Dans les jours des moedim et des temps sactés, il doit apporter et
élever devant le Saint, Béni soit-Il, un degré plus grand de #kkoun et de
dévotion. Il doit veiller avec soin a accomplir le texte (Deutéronome
16:106) : « Trois fois par an, tout male parmi vous verra la face de IEternel
votre Dieu au lieu qu’ll choisira, a la féte des Matgot, ala féte des semaines
et a la féte des Souccot, et il ne paraitra pas devant IEternel les mains
vides ».

Bien que I'essentiel du verset concerne le pelerinage au Temple
lorsqu’il existait, cela s’applique également aujourd’hui, alors que nous
n’avons ni Temple ni korbanot pour plaire au Seigneur des cieux et de la
terre, Béni soit-Il. Cela releve du coté de 'accomplissement et de la
correction de la lune, car tout défaut, péché ou transgression découle
du défaut de la lune. Durant ces jours de moedim, 1a lune éclaire tout Israél
dans la perfection du niveau du soleil et de la lune, comme il est dit. C’est
alors que ’'homme se tient devant le Seigneur des cieux et de la terre, et la
Torah a ordonné qu’il apporte un &orban pour tout ce qu’il a péché ou
transgressé devant Lui, de sorte qu’il offre et livre ’'essence de son sang
devant le Saint, Béni soit-Il. Voila toute la question des &orbanot.

Tout cela seffectue selon le niveau de la personne et la
responsabilité qui pése sur elle : ainsi, un #asi apporte un bouc pour son
péché, et un koben offre un veau pour une faute involontaire. Selon leur
niveau, la valeur de leur korban s’éleve, car ils doivent offrir 'essence de leur
sang selon le mérite de la vérité immuable, et tout cela est proportionné a
la grande responsabilité qui pese sur eux envers le ciel.

Cette responsabilité qui repose sur chacun selon son niveau
découle de la correction du défaut de la lune et de la foi complete dans
les chachamim. Cela dépend de la réparation de tous les mondes et de tous
les niveaux, car tout repose sur la perfection du niveau d’Israél renouvelé
comme la lune. Comme les Sages 'ont établi dans le traité Sanbedrin (37a),
dans le texte de la bénédiction de la lune: «Et il dit a la /une: que ta
couronne de gloire se renouvelle pour les azusé batén»?, c’est-a-dire que la
lune dit : « Que ma couronne de gloire se renouvelle pour les anusé batén,
ceux qui sont destinés a étre inclus dans la i habanim, pour glorifier leur
Créateur au nom de la gloire de Son royaume ».

Comme Pexplique notre maitre 'ARI dans le Pri Erz Chaim
(Sha'ar Rosh Hashanah 3), a chaque génération il y a un juste apte a étre le
chef de sa génération, et il marche avec les enfants de sa génération pour
les éclairer. De cela dépend le renouvellement de la lune et la restauration
de la couronne de gloire d’Israél : la lune sera un jour comme le soleil.

C’est pourquoi Israél est appelé amusé batén, car tout Israél est
destiné a étre inclus dans i habanim, la Shekhinah supérieure et le niveau
du soleil. Ainsi, nous devons nous tenouveler pour atteindre une
connaissance unifiée, qui est la connaissance de Moshe Rabénon et du
niveau du maitre, qui correspond au soleil.

Dans le contexte kabbalistique et liturgique, 102 Y0¥y désigne symboliquement le
peuple d’Israél, qui est « chargé dans son ventre » de la mission, de la lignée et des

actions spirituelles, ou bien I’humanité future incluse dans la « mére des enfants » (I
Habanim).




A la fin du document, vous trouvez les dates du Gala de notre

maitre le Gaon Yénouka informations au 06 51 98 53 22 ou

hayenouka@gmail.com

Euywud S

Qi 1a lune avait été annulée en annulation complete et absolue,
sans aucune séparation du soleil, et qu’il n’y avait en elle aucun
coté d’existence pour elle-méme, jusqu’a ce qu’elles deviennent un
tout complet, alors la question se serait étendue a la voie de la
réception entre le maitre et le disciple. Plus une personne est
grande, plus son influence s’étend sur ceux qui Pentourent et sur
le public, et plus grande est sa responsabilité devant le ciel. Ainsi,
pendant les jours des temps festifs et saints, toute personne dotée
d’esprit est obligée d’apporter et d’élever devant Hashem une
correction et une dévotion accrues. Dans ce cadre, la lumiere ne
se transmet pas du maitre au disciple en diminuant, mais la lumiere
du maitre éclaire tout Israél sans divisions ni séparations, en
annulation compléte et absolue, et une connaissance unique
jusqu’a la perfection de tous les niveaux.

Il n’apparaitra pas « devant le Seigneur trois fois par an »
(Shemot 23:17) uniquement a I'endroit que I'Eternel votre Dieu
choisira, ni ne s’approchera du Seigneur les mains vides, a la féte
des Matsot, a la féte des Shavuot et a la féte des Sukkot, afin de
réaliser pleinement ce commandement en tout lieu ou ’homme
se trouve, sans diminution ni dissimulation.

Bien que la partie principale du verset se rapporte au
pelerinage au Temple pour offrir des sacrifices, méme
maintenant, sans Temple et sans sacrifices, cette regle reste. Elle
correspond a la faute d’Adam Harishone, qui mit ses yeux hors de
leur place devant le Seigneur du ciel et de la terre, Béni soit-Il, et
reléve de ’achévement et de la correction de la lune.

Tout défaut, péché ou iniquité, comme le note Rashi
dans le Zobar sur Bereshit, lorsqu’Eve participa a cela et sortit de son
niveau et de sa place, s’étend au défaut de la lune. Pendant les
temps festifs, la lune illumine Israél a la perfection du niveau du
soleil et de la lune, comme I’explique notre maitre le ArZ Zal dans
le Pri Etz Chaim (Sha’ar Rosh Hashanah). 1a séparation et la
diminution de la lune constituent la racine de tout.

La Torah a donc commandé que ’homme apporte un
sacrifice pour chaque péché et transgression, ce qui releve de la
distance entre le niveau du disciple et la lumiére du maitre.
Devant la face du Seigneur, Béni soit-11, il s’approche et offre son
sacrifice, matérialisant son sang devant I'Eternel. Cela concerne
toute la question des korbanot. Comme le Seigneur, Béni soit-Il,
dit au serpent, selon le niveau de ’homme et la responsabilité qui
pese sur lui : « Que le prince apporte un bouc pour son péché »
(Bamidbar 28:15), ainsi le mérite du sacrifice s’éleve, matérialisant
son sang selon la vérité immuable et la grande responsabilité
envers le ciel.

Cette responsabilité, proportionnelle a chaque individu
selon son niveau, est attestée dans les paroles de Rabbi Shimon
bar Yochai au nom de Rabbi Yonatan, dans le traité Sanbedrin
(372), et également dans le Midrash Tanchuma (Chukad).
La correction du défaut de la lune et la foi dans les Sages en
perfection démontrent que tout dépend de la rectification de tous
les mondes et niveaux, car la puissance du serpent sur Eve relevait
de la séparation et de la distance entre le disciple et la lumiere du
maitre, comme pour la diminution de la lune.

Comme I’établissent les Sages dans Sanhedrin (37a) concernant la bénédiction
de la lune : «Dis a la lune que la couronne de gloire soit renouvelée pour
ceux qui sont portés du ventre (103 som*. » Lorsque les femmes ont mérité et
n’ont pas voulu donner leurs bijoux pour le péché du veau d’or, elles ont
ainsi corrigé la force de la bénédiction, destinée a se renouveler afin de
glorifier et louer le Créateur au nom de Sa gloire. Cela permet la cotrection
de la diminution de la lune, renouvelée a chaque début de mois.

Selon le Pri Etz Chaim (Sha'ar Rosh Hashanah) du Ati Zal, a chaque
génération, un juste est désigné pour diriger sa génération et éclairer ses
enfants, guidant ainsi leur avancement spirituel. Puisque la force du péché
primordial et de l'impureté du serpent est grande, la racine de cette
correction réside dans le renouvellement de la couronne de gloire d’Israél
et de la lune, révélant la future unification du soleil et de la lune, comme
Pindique le Magen Avraham (Orach Chaim).

Israél est appelé «porté du ventre», car les femmes, comme le
rapporte le Shla’h HaQadosh (Sha'ar HaOtiyol) au nom d’Abraham avinon, sont
incluses dans le role de « mére des enfants », permettant I'inclusion de tout
Israél et la connexion entre le niveau de la Shekhinah supérieure et les
niveaux d’exemption. Rabbi Yosef Chaim, dans ses responsa Rav Pe’alim,
précise que la question finale concerne la lune. Ainsi, nous devons nous
renouveler pour atteindre une connaissance unique, celle de Moshe
Rabenou, en corrigeant le niveau du maitre et le niveau de la lune contre le
péché d’Eve, sclon la diminution lunaire.

E/wjumf 4 Are Z¢/

R ‘abbi ‘Haim Vital a écrit dans son introduction au Etz Chaim que,

concernant son maitre et rabbin, le A7 Zal, tout lui était révélé : il connaissait
chaque pensée d’une personne et pouvait discerner, méme lorsqu’une
personne s’immergeait dans un wzkveb, si elle portait encore une trace de son
impureté. Il percevait constamment les pensées et les niveaux spirituels des
créatures. De méme, le saint Baal Shem Tov témoignait qu’il voyait, chez
ceux qui venaient a lui, tous les péchés qu’ils avaient commis. Il les exhortait
alors a se purifier par le mikveb, afin qu’ils se présentent devant lui dans la
pureté.

Lorsque les hommes observent cela, ils croient avoir atteint le plus
petit niveau de prophétie (Rua’h HaQodesh), et certains aspirent a acquérir
des perceptions similaires. Cependant, en vérité, ces manifestations ne
constituent pas I'essence du niveau véritable de Pesprit saint : elles sont un
don de PEternel, Béni soit-1l, accordé aux tsaddikim selon les besoins de
leur génération.

Le niveau véritable de Rua’h HaQodesh consiste en ce qu’une
personne mérite de puiser dans la Torah par la voie de la vérité, tant en pensée
qu’en action. Cette élévation permet de révéler la Torah cachée et de la faire
descendre a sa place dans le monde concret, afin d’illuminer la lumiére de la
royauté de I'Eternel, Béni soit-TI, dans Pexistence réelle.

Ainsi, les justes qui atteignent la connaissance et 'observance
completes de la Torah parviennent a révéler la Torah cachée, celle que
IEternel a révélée et dont la racine se trouve dans les cieux, comme tous
les saints et purs des générations passées qui ont transmis la parole divine,
puisé et révélé la Torah et la prophétie selon la racine de leur 4me et leur
role dans le monde.

Dans le contexte kabbalistique et liturgique, y02 oMy désigne
symboliquement le peuple d’Israél, qui est « chargé dans son ventre » de la mission, de

la lignée et des actions spitituelles, ou bien ’humanité future incluse dans la « mere des
enfants » (Im Habanin).




Si vous souhaitez dédier « A la table de Shlomo, Ha-Yénouka » pour une bénédiction ou

pour la mémoire d’un proche, contactez le
06 51 98 53 22 ou hayenouka@gmail.com

Ewyfumwz‘ 4

O?’Dans les temps festifs sacrés d’Israél, qui sont les fétes et les débuts
des mois, une grande force est déversée sur ’homme pour préparer et
purifier ses vases comme il se doit, pour recevoir devant son maitre, pour
puiser dans la Torah de son maitre et pour comprendre sa Torah.

Et c’est le fondement du bouc « un pour un £orban pour le péché
a IEternel » (Nombres 28:15), que I'Eternel a demandé d’apporter au
début du mois, concernant la diminution de la lune. Il a ainsi enseigné
que IEternel apporte sur lui expiation pour cette diminution, comme
rapporté dans le traité Shavuot (9a) et dans ‘Hullin (62b). Cela nous montre
que toute la volonté de I'Eternel, Béni soit-I1, est de nous conduite 4 une
perfection bonne et éternelle, lorsque tout sera «un». Alors, nous
comprendrons que IEternel, Béni soit-II, Lui-méme prend en charge la
correction de la diminution de la lune, et que nous seuls devons la
recevoir devant les justes selon leur grande stature, qui apportent toute
leur essence ct leur existence méme 2 IEternel, Béni soit-Il, par un
processus d’annulation et d’humilité envers Lui.

Ainsi, en se diminuant, ils s’élévent et corrigent le manque,
jusqu’a ce que la partie principale de la lumiére du temps festif se déverse
a travers eux et par leurs mains. Voila la raison pour laquelle I'Eternel
nous envoie les tgaddikim : ils nous guident vers la voie et la maniere
d’unifier toutes nos volontés, dispersées par la question de la diminution
de la lune, en une volonté unique et unifiée, qui consiste a contempler
la révélation de la royauté de notre Créateur, Béni soit-11.

Chaque individu, a chaque niveau et en tout lieu, peut alors
inclure toutes ses volontés, tant dans le monde présent que dans le
monde futur, en une volonté unique, jusqu’a ce que sa connaissance
et celle de toutes les créatures ne fassent plus qu’une, et que le verset « car
la terre sera remplie de la connaissance de Iternel comme les caux
couvrent la mer» (Isaie 11:9) s’accomplisse.

De plus, comme rapporté dans le traité ‘Hullin (62b), IEternel
a apaisé la lune et lui a dit que les justes seraient appelés par Son Nom,
a linstar de David bakatan et Shmuel Hakatan. Cest 'esprit saint
véritable des justes de chaque génération, dont la seule aspiration est de
révéler la royauté de I'Eternel dans le monde, par le fait et par 'action,
comme rapporté.

Tout cela se réalise parce quils s’annulent et se diminuent
toujours devant le Ciel. Par cette humilité et cette annulation,
ils s’éléevent a un grand niveau, devenant un miroir lumineux et un
verre pur pour le flux de la lumiére de leur maitre et de leur rav.
Ainsi, ils méritent que leur Torah produise des fruits et des fruits des
fruits pour les générations. Elle ne se révele pas vers le bas, mais reste
comme une semence cachée, dont la racine est dans les cieux, a I'image
de tous les saints et purs a travers les générations, qui ont transmis la
parole de IEternel et ont puisé et révélé la Torah et la prophétie selon la
racine de leur 4me et leur role dans le monde.

?/744/ B B N s voldonteck L naide sont Skiier

&e Rav Yanuka a indiqué que le Mehir, dans le Sha'ar
HaKavanot (page 45, colonne 2), rapporte que la coutume de notre maitre
le Ari zal, était de ne pas réciter ce pzyyout, car il n’est pas basé sur la
voie de la Kabbale. Nulle part il n’est mentionné qu’il soit interdit de le
réciter. De nombreux justes avaient cependant I’habitude de réciter ce
poyyout, et le livee Seder HaYom, dans I'ordre de la priere de Moussaf de
Shabbat, le décrivant comme beau et bon.

Le Shel'a HaQadosh, dans le Sha'ar HaOtiyot (lettre A,
paragraphe 3) et dans son siddour pour la priere du matin, affirme que
C’est un peyyout excellent, et fournit un commentaire spécial selon les
introductions de la Kabbale. Dans le Mabzor Ohalei Y aakov, pour la pricre
du soir de Rock Hachana, il est indiqué que, bien que I'Ari zal n’ait pas
I’habitude de le réciter, il n’existe aucun empéchement a le réciter.
Dans les lieux ou la coutume était de le réciter, on peut se fier a ’'opinion
des kabbalistes, sans interrompre la coutume.

La Source éyzré' /;e/créénr& 4@ éﬂéé/ﬂa&m 4:&4 Tordh.

&e Pécriture est détaillée dans le Sha'ar HaKavanot, concernant la lecture
du Sefer Torah, ou il est rapporté que telle était la coutume de notre maitre
PARI, z"l. Selon la halakha principale, il n’y a pas d’obligation stticte de
voir clairement les lettres. Ainsi, ceux qui se tiennent loin ou rencontrent
des difficultés a cause de la foule ou des bousculades n’ont qu’a se tenir
devant Pécriture.

Qz/&ff—w/zw' retient 4 &u’éx& ém i vase

XN otre maitre a expliqué, lors d’une lecon au mois de Shevat, que celui
qui atteint une perception élevée dans la Torah doit contracter cette
petrception dans un vase, afin de créer des récipients pratiques (&e/i)
pour la révélation de la lumiére divine. Cette idée est allusionnée dans
Devarim 22:8 : « Quand tu construiras une maison neuve, tu feras un
parapet pour ton toit. »

La construction d’une maison neuve représente la nouvelle
perception que mérite une personne dans le service de I'Eternel. Comme
nos Sages 'ont dit dans Berakhot (17a), une belle demeure élargit
Pesprit de la personne.

Lorsque I'on atteint une nouvelle perception, qui est comme
une nouvelle construction, il faut réaliser «et tu feras un parapet pour
ton toit. » Le toit fait allusion a la pensée, comme le saint Baal Shem
Tov I'a expliqué :

1. La terre correspond au nom Adnut,

2. Les quatre directions correspondent au nom Havayah,

3. Le toit correspond au nom Ebyeh, lié a la pensée.
Ainsi, lorsqu’une personne recoit une nouvelle perception dans le
service de ’Eternel, clle doit contracter la perception et la mettre en
pratique dans des vases concrets, en étudiant la Torah pour la vie
pratique et en réfléchissant a la maniere de la réaliser correctement.

C’EST OFFICIEL !

LE TSADIK YENOUKA
ARRIVE EN FRANCE !

14 septembre 2025 - MARSEILLE
15 & 16 septembre 2025 - PARIS

Aprés tant d’attente,
la lumiere du Tsadik de la génération
va illuminer la France.

Un moment d’unité pour tout le Klal Israél.

@ Contact:

B France+33651985322

&S [sraél +972 58-685-3999
+972 52-632-1411




