
La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaïm Luzzatto 

 

245 

Capitolo 15 

Lo Studio della Torah 

  
  
  
  

Lo studio della Torah è assolutamente 

necessario. Senza di esso, infatti, è impossibile 
giungere all’azione. Infatti, se una persona ignora 
ciò che le è stato comandato, come potrebbe 
metterlo in pratica ? 
 Ma oltre a tutto questo, lo studio ha un 
ruolo determinante nel perfezionamento 
dell’essere umano. Una sua prima esposizione è 
già stata data nella Parte I, Capitolo 4 (Sulla 



 Derekh Hashem, Ram’hal 

 

246 

responsabilità umana § 9). In questa sede, ne 
approfondiremo ulteriormente il significato. 

Lo Studio della Torah 

Secondo Il Principio delle Influenze 

Tra le shefa’ot che il Creatore, che Egli sia 
benedetto, invia per i bisogni delle Sue creature, lo 
studio della Torah è la più preziosa e 
sublime. Esso costituisce la più alta espressione 
tra tutte quelle entità che possono somigliare, in 
modo conforme, alla vera realtà del Creatore, che 
Egli sia benedetto, e partecipare della Sua 
sublimità. È, in altri termini, la parte che il 
Creatore condivide con i Suoi servi della propria 
gloria e preziosità. Tuttavia, questa influenza è 
stata legata a qualcosa di creato appositamente per 
questo scopo.  
 



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaïm Luzzatto 

 

247 

Questa realtà è appunto la Torah. Essa si manifesta 
in due modi :  

– Nel parlare ;  
– Nel comprendere. 

Come già spiegato, il Santo, che Egli sia benedetto, 
ha raccolto una serie di parole e affermazioni nei 
cinque libri della Torah, seguiti, in ordine 
discendente, dai Nevi’im e dai Ketuvim. A queste 
affermazioni è stato legato un influsso spirituale : 
quando esse vengono pronunciate, 
quell’influenza discende su chi le recita, purché lo 
faccia secondo le condizioni richieste, che 
verranno chiarite più avanti, con l’aiuto del Cielo. 

Lo stesso principio vale per la 
comprensione delle parole della Torah : l’influenza 
discende proporzionalmente a chi le comprende 
secondo il loro vero significato. Naturalmente, 
come per ogni altra influenza creata, vi sono molti 
livelli in questa discesa di spiritualità. Ogni livello 
è legato a una parte della parola o della 



 Derekh Hashem, Ram’hal 

 

248 

comprensione, secondo quanto ha stabilito la 
Chokhmah ‘Elyonah. Così, un’influenza proviene da 
una certa espressione, e un’altra da un’altra ; lo 
stesso vale per i diversi livelli di comprensione. 

Non esiste parte dello studio della Torah 
che non faccia scendere un certo grado di 
influenza, purché siano rispettate le condizioni 
previste. 

È dunque evidente che quanto maggiore è 
la comprensione, tanto più elevato sarà l’influsso 
spirituale che essa comporta. Colui che 
comprende solo il senso letterale dei versetti non è 
paragonabile a chi ne coglie l’intenzione profonda 
; e chi ne coglie solo l’intenzione superficiale è 
ancora lontano da chi ne approfondisce 
pienamente il significato. E anche tra coloro che 
approfondiscono, vi sono livelli diversi. 

Tuttavia, per Sua bontà, il Creatore, che 
Egli sia benedetto, ha disposto che a ogni forma di 
comprensione corrisponda un qualche influsso, 
così che anche chi raggiunge un’intuizione parziale 



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaïm Luzzatto 

 

249 

possa comunque ricevere parte dell’abbondanza 
spirituale legata a quella comprensione. 

Persino chi non comprende affatto, ma si 
limita a pronunciare le parole della Torah, riceverà 
una misura di influenza, in virtù del potere stesso 
di quelle parole. 

Le Sezioni della Torah (Parashot) 

Oltre alla gradazione dei meriti e delle ricompense 
in base allo sforzo individuale, esiste anche una 
divisione e una differenziazione basata su ciò che è 
necessario per il perfezionamento dell’intera 
creazione. Non vi è parte della realtà che non 
venga perfezionata dallo studio della Torah ; e c’è 
sempre un segmento della creazione che riceve il 
proprio tikkun da essa. 

Ne deriva che chi desidera servire il proprio 
Creatore con un servizio completo, dovrà 
occuparsi di tutte le sue sezioni, secondo la misura 



 Derekh Hashem, Ram’hal 

 

250 

delle sue capacità, affinché da lui possa venire 
perfezionamento a ogni parte della creazione. 

In questa direzione i nostri Maestri, di 
memoria benedetta, affermarono (Kiddushin 30a) 
: « Un uomo deve sempre dividere i suoi giorni in 
tre parti : un terzo per la Miqra’, un terzo per la 
Mishnah, un terzo per la Gemara’. » In questo modo 
sono rappresentate tutte le componenti della 
Torah, affinché il tempo dello studio venga 
ripartito in modo da includerle tutte. Non si deve 
tralasciare nessuna di esse, ma il tempo e l’energia 
da dedicare a ciascuna andranno misurati in base 
alla persona, alla sua situazione e agli eventi della 
sua vita. 

Questo tema è stato già trattato altrove in 
uno scritto a parte ; si veda là per maggiori dettagli. 

Le Condizioni dello Studio 

Due sono le condizioni principali richieste affinché 
lo studio abbia effetto :  



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaïm Luzzatto 

 

251 

– La soggezione interiore durante lo 
studio stesso ; 
– Il perfezionamento delle azioni. 

La Torah riceve tutto il suo potere solo perché il 
Creatore, che Egli sia benedetto, vi ha legato la Sua 
influenza, tanto che parlarla e comprenderla ne fa 
discendere la luce. Ma in assenza di questa 
connessione, lo studio diventerebbe simile a quello 
di qualsiasi altro sapere o disciplina, e le sue parole 
sarebbero come parole umane prive di forza 
trasformativa. 

Al contrario, la Torah è portatrice di una 
luce divina, ed è l’influsso più alto tra quelli che si 
riversano dalle sfere superiori verso le 
creature. Per questo, chi la studia deve farlo con 
timore e tremore, consapevole di essere in 
presenza del Creatore, intento a ricevere da Lui la 
luce suprema. Dovrebbe quindi essere colto da 
timore della propria bassezza e da gioia profonda 



 Derekh Hashem, Ram’hal 

 

252 

per la parte nobile che gli è stata assegnata ; ma 
questa gioia deve essere intrisa di riverenza. 

Da ciò discende che non è degno sedersi 
con leggerezza, né trattare con superficialità le 
parole della Torah o i suoi libri. Se, invece, lo 
studio avviene come si deve, esso fa discendere 
l’influsso divino, porta luce nell’anima e 
contribuisce al perfezionamento dell’intera 
creazione. 

Ma se manca questo spirito, non discenderà 
nulla : le parole saranno simili a quelle di chi legge 
una lettera qualsiasi, i pensieri simili a chi riflette su 
questioni mondane, e l’insieme risulterà 
biasimevole. Avrà trattato la santità con 
leggerezza, si sarà avvicinato senza timore, 
parlando davanti al Creatore senza 
rispetto. Dunque, la misura dell’influenza che 
riceverà sarà proporzionata alla misura del suo 
timore e alla sua devozione, come già spiegato. 
 



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaïm Luzzatto 

 

253 

La Rettitudine delle Azioni 

Chi desidera far scendere l’influsso divino deve 
essere degno e preparato a riceverlo. Se è 
macchiato dal peccato, se si è allontanato dal 
Creatore inseguendo potenze estranee, si può dire 
di lui : « Al malvagio Dio dice : “Che diritto hai di 
elencare i Miei statuti ?” » (Tehillim 50 : 16). E 
come hanno detto i nostri Maestri : « Chi insegna 
la Torah a uno studente indegno è come chi getta 
una pietra a Markulis » (idolatria). 

In tal caso, la Torah non fa discendere alcun 
influsso. Eppure, i Saggi ci hanno rivelato un 
segreto straordinario : Se anche i malfattori non 
interrompessero lo studio, alla fine tornerebbero al 
bene. Infatti, le parole della Torah sono sante in 
sé. Anche se chi le studia non è degno di riceverne 
l’influsso, le parole stesse operano, come semi che 
lentamente penetrano. Col tempo, una minima 



 Derekh Hashem, Ram’hal 

 

254 

emanazione arriva a chi vi si applica, risvegliandolo 
dal torpore. 

Così affermarono i Maestri (Eikhah 
Rabbah, Petichta 2) : « Se solo si fossero 
allontanati da Me ma avessero osservato la Mia 
Torah, la luce in essa li avrebbe ricondotti al 
bene. » Questo, però, non si applica a chi studia 
per gioco, con leggerezza o per sovvertire la 
halakhah. Anche in chi non ha timore, ma studia 
come studierebbe qualsiasi altro sapere, può 
iniziare un processo di risveglio. 

Il Valore dello Sforzo Personale 

La qualità dello studio è determinata dalla 
preparazione di chi lo intraprende. Più si purifica, 
più il suo studio diventa efficace e fa discendere 
un’influenza maggiore. Ecco perché i Saggi delle 
generazioni antiche venivano coronati di potenza 
e bellezza : il loro studio possedeva un’intensità 
che oggi è difficile ritrovare. 



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaïm Luzzatto 

 

255 

 Così si dice di Yonatan ben Uziel (Sukkah 
28a) : quando studiava Torah, ogni uccello che 
passava sopra di lui veniva bruciato, a causa 
dell’intensità della Shekhinah che si posava su di lui. 

Il Timore di Dio 

Abbiamo già spiegato nella Parte I, Capitolo 4 
(Sulla responsabilità umana 8), a proposito 
dell’amore e del timore, che essi portano l’uomo 
ad avvicinarsi e ad aderire al suo Creatore. E questo 
è ciò che si dice del vero amore e del vero timore 
: l’amore per il Nome del Santo, Benedetto Lui Sia, e non 
l’amore per la ricompensa ; e il timore per la Sua 
altezza, e non il timore della punizione. 

Notate che questo timore purifica la 
persona dalle tenebre della sua materialità e della 
sua fisicità e fa sì che la Presenza divina si riposi su 



 Derekh Hashem, Ram’hal 

 

256 

di lei. E secondo la misura del timore, così sarà la 
misura della purezza e del riposo della Presenza. 

Chi raggiunge questo livello di soggezione 
avrà sempre la Presenza divina su di sé. E questa cosa 
è stata riscontrata pienamente con il nostro Maestro 
Mosè, che la pace sia su di lui. Infatti si dice di lui 
(Berakhot 33b) : « Il timore era una cosa piccola per 
Mosè. » E così ha meritato di avere sempre la 
Presenza divina su di sé. 

Tuttavia, per gli altri è difficile ottenerlo, 
come è giusto che sia. Eppure, in base a ciò che 
uno ne ottiene, la potenza della sua purezza e della 
sua santità sarà pari a quella di cui abbiamo 
parlato, soprattutto quando si occupa di 
comandamenti o di studio della Torah. Perché è una 
condizione necessaria per l’integrità di quello 
studio o di quel comandamento, come abbiamo detto. 

L’Amore verso Dio 

L’amore è ciò che fa aderire l’uomo al suo 
Creatore, lo rafforza e lo incorona con grandi 



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaïm Luzzatto 

 

257 

corone. La sua parte principale è la gioia del 
cuore e l’ardore dell’anima di fronte al suo 
Creatore ; e l’uomo si dona con tutte le sue forze 
per santificare il Nome del Santo, Benedetto 
Lui Sia, e per dare piacere davanti a Lui. 

Questi argomenti sono già stati spiegati a 
suo tempo e non c’è bisogno di parlarne a lungo. 
E notate che a questa parte del servizio divino sono 
collegate la fede in Lui e nella Sua unità, la fiducia 
e tutte le cose simili, che fanno sì che l’uomo si 
unisca al Creatore, che Egli sia benedetto, e lo 


