La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaim Luzzatto 245
C%f% 75
Lo Stedio delly, Torak,

&o studio della Torah ¢ assolutamente

necessario. Senza di esso, infatti, ¢ impossibile
giungere all’azione. Infatti, se una persona ignora
cio che le ¢ stato comandato, come potrebbe
metterlo in pratica ?

Ma oltre a tutto questo, lo studio ha un
ruolo  determinante nel perfezionamento
dell’essere umano. Una sua prima esposizione ¢
gia stata data nella Parte I, Capitolo 4 (Swulla



246 Derekh Hashen, Ram’hal

responsabilita  wmana §9). In questa sede, ne
approfondiremo ulteriormente il significato.

yvs Sfa/ﬁ %/Z( 7(7/4/
565{}/% Y/ / p/*zf/wf'm/ 4[[274 %L/K

%

Tra le shefa'ot che il Creatore, che Egli sia
benedetto, invia per i bisogni delle Sue creature, lo
studio della Torah ¢ la piu preziosa e
sublime. Esso costituisce la piu alta espressione
tra tutte quelle entita che possono somigliare, in
modo conforme, alla vera realta del Creatore, che
Egli sia benedetto, e partecipare della Sua
sublimita. E, in altri termini, la parte che il
Creatore condivide con i Suoi servi della propria
gloria e preziosita. Tuttavia, questa influenza ¢
stata legata a qualcosa di creato appositamente per
questo scopo.



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaim Luzzatto 247

Questa realta ¢ appunto la Torah. Essa si manifesta
in due modi :

— Nel parlare ;

— Nel comprendere.

Come gia spiegato, il Santo, che Egli sia benedetto,
ha raccolto una serie di parole e affermazioni nei
cinque libri della Torah, seguiti, in ordine
discendente, dai Nevi'im e dai Ketuvim. A queste
affermazioni ¢ stato legato un influsso spirituale :
quando esse vengono pronunciate,
quell'influenza discende su chi le recita, purché lo
faccia secondo le condizioni richieste, che
verranno chiarite piu avanti, con 'aiuto del Cielo.
Lo stesso principio vale per la
comprensione delle parole della Torah : 'influenza
discende proporzionalmente a chi le comprende
secondo il loro vero significato. Naturalmente,
come per ogni altra influenza creata, vi sono molti
livelli in questa discesa di spiritualita. Ogni livello

¢ legato a una parte della parola o della



248 Derekh Hashen, Ran’hal

comprensione, secondo quanto ha stabilito la
Chokhmabh ‘Elyonah. Cosi, un’influenza proviene da
una certa espressione, ¢ un’altra da un’altra ; lo
stesso vale per 1 diversi livelli di comprensione.

Non esiste parte dello studio della Torah
che non faccia scendere un certo grado di
influenza, purché siano rispettate le condizioni
previste.

E dunque evidente che quanto maggiore &
la comprensione, tanto piu elevato sara I'influsso
spirituale  che essa comporta. Colui  che
comprende solo il senso letterale dei versetti non ¢
paragonabile a chi ne coglie I'intenzione profonda
; € chi ne coglie solo l'intenzione superficiale ¢
ancora lontano da chi ne approfondisce
pienamente il significato. E anche tra coloro che
approfondiscono, vi sono livelli diversi.

Tuttavia, per Sua bonta, il Creatore, che
Egli sia benedetto, ha disposto che a ogni forma di
comprensione corrisponda un qualche influsso,
cosi che anche chi raggiunge un’intuizione parziale



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaim Luzzatto 249

possa comunque ricevere parte dell’abbondanza
spirituale legata a quella comprensione.

Persino chi non comprende affatto, ma si
limita a pronunciare le parole della Torah, ricevera
una misura di influenza, in virtu del potere stesso
di quelle parole.

Le LS}QML »{/Z[ 7{;/”4/ / Pf{/‘f&f/% /

Oltre alla gradazione dei meriti e delle ricompense
in base allo sforzo individuale, esiste anche una
divisione e una differenziazione basata su cio che ¢
necessario per i perfezionamento dell’intera
creazione. Non vi ¢ parte della realta che non
venga perfezionata dallo studio della Torah ; e c’¢
sempre un segmento della creazione che riceve il
proprio tikkun da essa.

Ne deriva che chi desidera servire il proprio
Creatore con un servizio completo, dovra
occuparsi di tutte le sue sezioni, secondo la misura



250 Derekh Hashen, Ran’hal

delle sue capacita, affinché da lui possa venire
perfezionamento a ogni parte della creazione.

In questa direzione i nostri Maestri, di
memoria benedetta, affermarono (Kiddushin 30a)
: «Un uomo deve sempre dividere i suoi giorni in
tre parti : un terzo per la Migra’, un terzo per la
Mishnah, un terzo per la Gemara’.» In questo modo
sono rappresentate tutte le componenti della
Torah, affinché il tempo dello studio venga
ripartito in modo da includerle tutte. Non si deve
tralasciare nessuna di esse, ma il tempo e ’energia
da dedicare a ciascuna andranno misurati in base
alla persona, alla sua situazione e agli eventi della
sua vita.

Questo tema ¢ stato gia trattato altrove in
uno scritto a parte ; si veda la per maggiori dettagli.

Le C{M&Wa} 4[/2} S ﬁ(J{#

Due sono le condizioni principali richieste affinché

lo studio abbia effetto :



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaim Luzzatto 251

— La soggezione interiore durante lo
studio stesso ;
— Il perfezionamento delle azioni.

La Torah riceve tutto il suo potere solo perché il
Creatore, che Egli sia benedetto, vi ha legato la Sua
influenza, tanto che parlarla e comprenderla ne fa
discendere la luce. Ma in assenza di questa
connessione, lo studio diventerebbe simile a quello
di qualsiasi altro sapere o disciplina, e le sue parole
sarebbero come parole umane prive di forza
trasformativa.

Al contrario, la Torah ¢ portatrice di una
luce divina, ed ¢ I'influsso piu alto tra quelli che si
riversano  dalle sfere superiori verso le
creature. Per questo, chi la studia deve farlo con
timore e tremore, consapevole di essere in
presenza del Creatore, intento a ricevere da Lui la
luce suprema. Dovrebbe quindi essere colto da

timore della propria bassezza e da gioia profonda



252 Derekh Hashen, Ran’hal

per la parte nobile che gli ¢ stata assegnata ; ma
questa gioia deve essere intrisa di riverenza.

Da cio discende che non ¢ degno sedersi
con leggerezza, né trattare con superficialita le
parole della Torah o i suoi libri. Se, invece, lo
studio avviene come si deve, esso fa discendere
I'influsso  divino, porta luce nell’anima e
contribuisce al  perfezionamento  dell’intera
creazione.

Ma se manca questo spirito, non discendera
nulla : le parole saranno simili a quelle di chi legge
una lettera qualsiasi, i pensieri simili a chi riflette su
questioni mondane, e linsieme risultera
biasimevole. Avra trattato la santita con
leggerezza, si sara avvicinato senza timore,
parlando davanti al Creatore senza
rispetto. Dunque, la misura dell'influenza che
ricevera sara proporzionata alla misura del suo
timore ¢ alla sua devozione, come gia spiegato.



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaim Luzzatto 253

La Retf a‘/m///u [/Z Asioni

Chi desidera far scendere P'influsso divino deve
essere degno e preparato a riceverlo. Se ¢
macchiato dal peccato, se si ¢ allontanato dal
Creatore inseguendo potenze estranee, si puo dire
dilui: «Al malvagio Dio dice : “Che diritto hai di
elencare 1 Miei statuti ?”» (Tehillim 50 :16). E
come hanno detto 1 nostri Maestri : « Chi insegna
la Torah a uno studente indegno ¢ come chi getta

una pietra a Markulis» (idolatria).

In tal caso, la Torah non fa discendere alcun
influsso. Eppure, 1 Saggi ci hanno rivelato un
segreto straordinario : Se anche i malfattori non
interrompessero lo studio, alla fine tornerebbero al
bene. Infatti, le parole della Torah sono sante in
sé. Anche se chi le studia non ¢ degno di riceverne
I'influsso, le parole stesse operano, come semi che

lentamente penetrano. Col tempo, una minima



254 Derekh Hashen, Ran’hal

emanazione arriva a chi vi si applica, risvegliandolo
dal torpore.

Cosi affermarono 1 Maestri (Eikhah
Rabbah, Petichta 2) : «Se solo si fossero
allontanati da Me ma avessero osservato la Mia
Torah, la luce in essa li avrebbe ricondotti al
bene.» Questo, pero, non si applica a chi studia
per gioco, con leggerezza o per sovvertire la
halakhah. Anche in chi non ha timore, ma studia
come studierebbe qualsiasi altro sapere, puo
iniziare un processo di risveglio.

// %{ e %/Z» S 2 pﬁ/szm C

La qualita dello studio ¢ determinata dalla
preparazione di chi lo intraprende. Piu si purifica,
piu il suo studio diventa efficace e fa discendere
un’influenza maggiore. Ecco perché i Saggi delle
generazioni antiche venivano coronati di potenza
e bellezza: il loro studio possedeva un’intensita
che oggi ¢ difficile ritrovare.



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaim Luzzatto 255

Cosi si dice di Yonatan ben Uziel (Sukkah

28a): quando studiava Torah, ogni uccello che
passava sopra di lui veniva bruciato, a causa
dell’intensita della Sheghinah che si posava su di lui.

V. / 717710‘/‘@ Z D

Abbiamo gia spiegato nella Parte I, Capitolo 4
(Sulla  responsabilita  wmana 8), a proposito
dell’amore ¢ del timore, che essi portano 'uomo
ad avvicinarsi e ad aderire al suo Creatore. E questo
¢ cio che si dice del vero amore ¢ del vero timore
: Lamore per il Nome del Santo, Benedetto ui Sia, e non
P’amore per la ricompensa ; e il Zmore per la Sua
altezza, e non il timore della punizione.

Notate che questo timore purifica la
persona dalle tenebre della sua materialita e della
sua fisicita e fa si che la Presenza divina st riposi su



256 Derekh Hashen, Ran’hal

di lei. E secondo la misura del timore, cosi sara la
misura della purezza e del riposo della Presenza.

Chi raggiunge questo livello di soggezione
avra sempre la Presenza divina su di sé. E questa cosa
¢ stata riscontrata pienamente con il nostro Maestro
Mose, che la pace sia su di lui. Infatti si dice di lui
(Berakhot 33b) : «1l timore era una cosa piccola per
Mose.» E cosi ha meritato di avere sempre la
Presenza divina su di sé.

Tuttavia, per gli altri ¢ difficile ottenerlo,
come ¢ giusto che sia. Eppure, in base a cio che
uno ne ottiene, la potenza della sua purezza e della
sua santita sara pari a quella di cui abbiamo
parlato, soprattutto quando st occupa di
comandamenti o di studio della Torah. Perché ¢ una
condizione necessaria per lintegrita di quello
studio o di quel comandamento, come abbiamo detto.

L Amere versee Lir

I’amore ¢ cio che fa aderire uomo al suo
Creatore, lo rafforza e lo incorona con grandi



La Via di Dio, Rabbi Moshe ‘Chaim Luzzatto 257

corone. La sua parte principale ¢ la gioia del
cuore ¢ l'ardore dell’anima di fronte al suo
Creatore ; e 'uvomo si dona con tutte le sue forze
per santificare il Nome del Santo, Benedetto
Lui Sia, e per dare piacere davanti a Lui.

Questi argomenti sono gia stati spiegati a
suo tempo e non c’¢ bisogno di parlarne a lungo.
E notate che a questa parte del servigio divino sono
collegate la fede in Lui e nella Sua unita, la fiducia
e tutte le cose simili, che fanno si che 'uvomo si
unisca al Creatore, che Egli sia benedetto, e lo



