
29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 1/14

1st 2nd 3rd 4th 5th 6th 7th Haftarah Complete

HIDE RASHI'S COMMENTARY



Torah Reading for Bo

Parshat Bo
Shabbat, 6 Shevat, 5780
1 February, 2020

SELECT A PORTION:

4th Portion: (Exodus 11:4 - 12:20)

SHOW CONTENT IN:

Both English HebrewExodus Chapter 11

Moses said, "So said the Lord, At the dividing point of the night, I will go out into the
midst of Egypt,

 
יִם: א בְּת֥וֹ� מִצְרָֽ י יוֹצֵ֖ יְלָה אֲנִ֥ ת הַלַּ֔ חֲצֹ֣ ר יְהוָֹ֑ה כַּֽ ה אָמַ֣ ה כֹּ֖ אמֶר משֶׁ֔ ֹ֣ וַיּ

Moses said, So said the Lord: When he stood before Pharaoh, this prophecy was said to him, for after he
[Moses] left his [Pharaoh’s] presence, he did not see his face [again]. — [from Exod. Rabbah 18:1, Mishnath
Rabbi Eliezer ch. 19]

 
ויאמר משה כה אמר ה': בעמדו לפני פרעה נאמרה לו נבואה זו שהרי

משיצא מלפניו לא הוסיף ראות פניו:

At the dividing point of the night: Heb. כַּחֲצֹתהַלַיְלָה, when the night is divided. כַּחֲצֹת is like “when the meal
offering was offered up (כַּעֲלוֹת) ” (II Kings 3:20); [and like] “when their anger was kindled (בַּחֲרוֹת) against us”
(Ps. 124:3). This is its simple meaning, which fits its context that חֲצֹת is not a noun denoting a half. Our
Rabbis, however, interpreted it like כַּחֲצִי הַלַיְלָה, at about midnight [lit., half the night], and they said that
Moses said כַּחִצֹת, about midnight, meaning near it [midnight], either before it or after it, but he did not say
at midnight, lest Pharaoh’s astrologers err and [then] say, “Moses is a liar,” but the Holy One, blessed ,בַּחֲצֹת
be He, Who knows His times and His seconds, said בַּחִצוֹת, at midnight. — [from Ber. 3b]

 

כחצת הלילה: כהחלק הלילה, כחצות, כמו (מלכים א' יט כה) כעלות,

(תהלים קכד ג) בחרות אפם בנו, זהו פשוטו לישבו על אופניו, שאין חצות

שם דבר של חצי. ורבותינו דרשוהו כמו בחצי הלילה (שמות יב כט) ואמרו,

שאמר משה כחצות, דמשמע סמוך לו או לפניו או לאחריו, ולא אמר

בחצות, שמא יטעו אצטגניני פרעה, ויאמרו משה בדאי הוא, אבל הקב"ה

יודע עתיו ורגעיו אמר בחצות:

and every firstborn in the land of Egypt will die, from the firstborn of Pharaoh who sits
on his throne to the firstborn of the slave woman who is behind the millstones, and every
firstborn animal.

 
ד בְּכ֣וֹר ב עַל־כִּסְא֔וֹ עַ֚ יִם֒ מִבְּכ֤וֹר פַּרְעהֹ֙ הַיּשֵׁ֣ רֶץ מִצְרַ֒ ת כָּל־בְּכוֹר֘ בְּאֶ֣ וּמֵ֣

ה: ל בְּכ֥וֹר בְּהֵמָֽ יִם וְכֹ֖ רֵחָ֑ ר הָֽ ר אַחַ֣ ה אֲשֶׁ֖ הַשִּׁפְחָ֔

to the firstborn of the captive: Why were the captives smitten? So that they would not say, “Our deity has
demanded [vengeance] for their [our] degradation, and brought retribution upon Egypt.” -[from Mechilta, Bo,

 
עד בכור השבי: (שמות יב כט) למה לקו השבויים, כדי שלא יאמרו, יראתם

4. ד

5. ה

https://www.chabad.org/15909#v20
https://www.chabad.org/16345#v3


29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 2/14

on Exod. 12:29] תבעה עלבונם והביאה פורענות על מצרים:

from the firstborn of Pharaoh… to the firstborn of the slave woman: All those inferior to the Pharaoh’s
firstborn and superior to the slave woman’s firstborn were included. Why were the sons of the slave women
smitten? Because they too were enslaving them [the Israelites] and were happy about their misfortune. —
[from Pesikta Rabbathi, ch. 17]

 

מבכור פרעה עד בכור השפחה: כל הפחותים מבכור פרעה וחשובים מבכור

השפחה היו בכלל. ולמה לקו בני השפחות, שאף הם היו משעבדים בהם

ושמחים בצרתם:

and every firstborn animal: Because they [the Egyptians] worshipped it, and when the Holy One, blessed
be He, punishes any nation, He punishes its deity. — [from Mechilta, Bo, on Exod. 12:29]  

וכל בכור בהמה: לפי שהיו עובדין לה, וכשהקדוש ברוך הוא נפרע מן האומה

נפרע מאלהיה:

And there will be a great cry throughout the entire land of Egypt, such as there never
has been and such as there shall never be again.  

הוּ תָה וְכָמֹ֖ הְיָ֔ א נִֽ ֹ֣ הוּ֙ ל ר כָּמֹ֨ יִם אֲשֶׁ֤ רֶץ מִצְרָ֑ ה בְּכָל־אֶ֣ ה גְדלָֹ֖ ה צְעָ קָ֥ יְתָ֛ וְהָֽ

ף: א תֹסִֽ ֹ֥ ל

But to all the children of Israel, not one dog will whet its tongue against either man or
beast, in order that you shall know that the Lord will separate between the Egyptians and
between Israel.

 
עַן֙ ה לְמַ֨ ישׁ וְעַד־בְּהֵמָ֑ לֶב֙ לְשׁנֹ֔וֹ לְמֵאִ֖ א יֶֽחֱרַץ־כֶּ֨ ֹ֤ ל ל ל | בְּנֵי֣ יִשְׂרָאֵ֗ וּלְכֹ֣

ל: ין יִשְׂרָאֵֽ יִם וּבֵ֥ ין מִצְרַ֖ דְע֔וּן אֲשֶׁר֙ יַפְלֶ֣ה יְהוָֹ֔ה בֵּ֥ תֵּֽ

will separate: Heb. ֹלאֹ יֶחֱרַץ כֶּלֶב לְשֹׁנו ,I say that is a term meaning sharp. Similarly " his tongue towards any
man of the B'nei Yisroel." {Joshua 10:21} He did not sharpen. "Then you will utter a sharp sound.60 {II
Samuel 5:24} [or:] ---"A sharp thresher." [or:] " {Isaiah 41:14} "The thoughts of a sharp one" {Proverbs 21:5}[
meaning:] a sharp and clever person. {Proverbs 10:4}[or:] You bring wealth to the hand of the clever ones---
sharp merchants.

 

לא יחרץ כלב לשנו: אומר אני שהוא לשון שנון, לא ישנן, וכן (יהושע י כא)

לא חרץ לבני ישראל לאיש את לשונו, לא שנן, (שמואל ב' ה כד) אז תחרץ

תשתנן, (ישעיהו מא טו) למורג חרוץ שנון, (משלי כא ה) מחשבות חרוץ,

אדם חריף ושנון, (משלי י ד) ויד חרוצים תעשיר, חריפים, סוחרים שנונים:

will separate: Heb. יַפְלֶה, will divide. — [from Onkelos, Jonathan] See the commentary on Exod. 8:18. אשר יפלה: יבדיל: 

And all these servants of yours will come down to me and prostrate themselves to me,
saying, 'Go out, you and all the people who are at your feet,' and afterwards I will go out."
[Then] he [Moses] exited from Pharaoh with burning anger.

 
ם א אַתָּה֙ וְכָל־הָעָ֣ ר צֵ֤ י לֵאמֹ֗ חֲווּ־לִ֣ י וְהִשְׁתַּֽ לֶּה אֵלַ֜ י֩� אֵ֨  רְד֣וּ כָל־עֲבָדֶ֩ וְיָֽ

ף: חֳרִי־אָֽ ה בָּֽ עִם־פַּרְעֹ֖ א מֵֽ א וַיֵּצֵ֥ ן אֵצֵ֑ חֲרֵי־כֵ֖ י� וְאַֽ אֲשֶׁר־בְּרַגְלֶ֔

And all these servants of yours will come down: [By using this phrase,] he [Moses] showed respect for
the throne, because eventually Pharaoh himself went down to him at night and said, “Get up and get out
from among my people” (Exod. 12:31), although Moses had not originally said, “You will come down to me
and prostrate yourself to me.” -[from Exod. Rabbah 7:3; Mechilta, Bo 13]

 

וירדו כל עבדיך: חלק כבוד למלכות שהרי בסוף ירד פרעה בעצמו אליו

בלילה (שמות יב לא) ויאמר קומו צאו מתוך עמי ולא אמר לו משה מתחלה

וירדת אלי והשתחוית לי:

who are at your feet: Who follow your advice and your way. אשר ברגליך: ההולכים אחר עצתך והלוכך: 

and afterwards I will go out: with all the people from your land. ואחרי כן אצא: עם כל העם מארצך: 

6. ו

7. ז

8. ח

https://www.chabad.org/9873#v29
https://www.chabad.org/9873#v29
https://www.chabad.org/15794#v21
https://www.chabad.org/15865#v24
https://www.chabad.org/15972#v14
https://www.chabad.org/16392#v5
https://www.chabad.org/16381#v4
https://www.chabad.org/9869#v18
https://www.chabad.org/9873#v31


29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 3/14

he exited from Pharaoh: After he had completed his words, he went out from before him. ויצא מעם פרעה: כשגמר דבריו יצא מלפניו: 

with burning anger: because he [Pharaoh] had said to him, “You shall no longer see my face” (Exod.
10:28)

בחרי אף: על שאמר לו (שמות י כח) אל תוסף ראות פני: 

The Lord said to Moses, "Pharaoh will not heed you, in order to increase My miracles in
the land of Egypt."  

י עַן רְב֥וֹת מֽוֹפְתַ֖ ה לְמַ֛ ם פַּרְעֹ֑ ע אֲלֵיכֶ֖ א־יִשְׁמַ֥ ֹֽ ה ל אמֶר יְהוָֹה֙ אֶל־משֶׁ֔ ֹ֤ וַיּ

יִם: רֶץ מִצְרָֽ בְּאֶ֥

in order to increase My miracles in the land of Egypt-: (“My miracles” denotes two; “to increase” denotes
three.) They are the plague of the firstborn, the splitting of the Red Sea, and the stirring of the Egyptians
[into the sea].

 
למען רבות מופתי: מופתי שנים, רבות שלושה מכת בכורות וקריעת ים סוף

ולנער את מצרים:

Moses and Aaron had performed all these miracles before Pharaoh, but the Lord
strengthened Pharaoh's heart, and he did not let the children of Israel out of his land.  

ה וַיְחַזֵּ֤ק יְהוָֹה֙ לֶּה לִפְנֵי֣ פַרְעֹ֑ ים הָאֵ֖ פְתִ֥ ן עָשׂ֛וּ אֶת־כָּל־הַמֹּֽ הֲרֹ֗ ה וְאַֽ וּמשֶׁ֣

אַרְצֽוֹ: ל מֵֽ ח אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ א־שִׁלַּ֥ ֹֽ ה וְל אֶת־לֵ֣ב פַּרְעֹ֔

Moses and Aaron had performed, etc.: It has already been written for us in reference to all the miracles,
and it [Scripture] did not repeat it here except to juxtapose it to the following section [i.e., Exod. 12]. See
Rashi’s commentary on the following verse.

 
ומשה ואהרן עשו וגו': כבר כתב לנו זאת בכל המופתים, ולא שנאה כאן

אלא בשביל לסמכה לפרשה של אחריה:

Exodus Chapter 12

The Lord spoke to Moses and to Aaron in the land of Egypt, saying, ר:  יִם לֵאמֹֽ רֶץ מִצְרַ֖ ן בְּאֶ֥ הֲרֹ֔ ה וְאֶל־אַֽ אמֶר יְהוָֹה֙ אֶל־משֶׁ֣ ֹ֤ וַיּ

The Lord spoke to Moses and to Aaron: Since Aaron had worked and toiled with miracles just like Moses,
He accorded him this honor at the first commandment by including him with Moses in [His] speech. — [from
Tanchuma Buber, Bo 8; Mechilta] In early editions of Rashi, this paragraph is part of the above paragraph,
the comment on 11:10. Indeed, that is how it appears in Tanchuma Buber.

 

ויאמר ה' אל משה ואל אהרן: בשביל שאהרן עשה וטרח במופתים כמשה,

חלק לו כבוד זה במצוה ראשונה שכללו עם משה בדבור:

in the land of Egypt: [I.e.,] outside the city. Or perhaps it means only within the city? Therefore, Scripture
states: “When I leave the city, [I will spread my hands to the Lord]” (Exod. 9:29). Now, if [even a] prayer,
which is of minor importance, he [Moses] did not pray within the city, a divine communication, which is of
major importance, how much more so [would God not deliver it to Moses within the city]? Indeed, why did
He not speak with him within the city? Because it was full of idols. — [from Mechilta]

 

בארץ מצרים: חוץ לכרך, או אינו אלא בתוך הכרך תלמוד לומר (לעיל ט כט)

כצאתי את העיר וגו', ומה תפלה קלה לא התפלל בתוך הכרך דבור חמור

לא כל שכן, ומפני מה לא נדבר עמו בתוך הכרך, לפי שהיתה מלאה גלולים:

This month shall be to you the head of the months; to you it shall be the first of the
months of the year.

 
ה: י הַשָּׁנָֽ ם לְחָדְשֵׁ֖ ים רִאשׁ֥וֹן הוּא֙ לָכֶ֔ אשׁ חֳדָשִׁ֑ ֹ֣ ם ר דֶשׁ הַזֶּ֛ה לָכֶ֖ הַחֹ֧

This month: Heb. הַחֹדֶשׁ הַזֶה, lit., this renewal. He [God] showed him [Moses] the moon in its renewal and
said to him, “When the moon renews itself, you will have a new month” (Mechilta). Nevertheless, [despite

 
החדש הזה: הראהו לבנה בחידושה ואמר לו כשהירח מתחדש יהיה לך

ראש חודש. ואין מקרא יוצא מידי פשוטו, על חדש ניסן אמר לו, זה יהיה

9. ט

10. י

1. א

2. ב

https://www.chabad.org/9871#v28
https://www.chabad.org/9870#v29


29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 4/14

this rendering,] a biblical verse does not lose its simple meaning (Shab. 63a). Concerning the month of
Nissan, He said to him, “This shall be the first of the order of the number of the months, so Iyar shall be
called the second [month], and Sivan the third [month].”

ראש לסדר מנין החדשים, שיהא אייר קרוי שני, סיון שלישי:

This: Moses found difficulty [determining] the [precise moment of the] renewal of the moon, in what size it
should appear before it is fit for sanctification. So He showed him with His finger the moon in the sky and
said to him, “You must see a moon like this and sanctify [the month].” Now how did He show it to him? Did
He not speak to him only by day, as it says: “Now it came to pass on the day that the Lord spoke” (Exod.
6:28); “on the day He commanded” (Lev. 7:38); “from the day that the Lord commanded and on” (Num.
15:23) ? Rather, just before sunset, this chapter was said to him, and He showed him [the moon] when it
became dark. — [from Mechilta]

 

הזה: נתקשה משה על מולד הלבנה באיזו שיעור תראה ותהיה ראויה לקדש,

והראה לו באצבע את הלבנה ברקיע, ואמר לו כזה ראה וקדש. וכיצד

הראהו, והלא לא היה מדבר עמו אלא ביום, שנאמר (שמות ו כח) ויהי ביום

דבר ה', (ויקרא ז לח) ביום צותו, (במדבר טו כג) מן היום אשר צוה ה'

והלאה, אלא סמוך לשקיעת החמה נאמרה לו פרשה זו, והראהו עם חשכה:

Speak to the entire community of Israel, saying, "On the tenth of this month, let each
one take a lamb for each parental home, a lamb for each household.  

ישׁ ם אִ֛ דֶשׁ הַזֶּ֑ה וְיִקְח֣וּ לָהֶ֗ עָשׂ֖ר לַחֹ֣ ר בֶּֽ ת יִשְׂרָאֵל֙ לֵאמֹ֔ דַּבְּר֗וּ אֶל־כָּל־עֲדַ֤

יִת: ה לַבָּֽ ת שֶׂ֥ ית־אָבֹ֖ ה לְבֵֽ שֶׂ֥

Speak to the entire community: Heb. ּדַּבְּרו, [the plural form]. Now did Aaron speak? Was it not already
stated [to Moses]: “You shall speak” (Exod. 7: 2) “and you speak to the children of Israel, saying” (Exod.
31:13)]? But they [Moses and Aaron] would show respect to each other and say to each other, “Teach me
[what to say],” and the speech would emanate from between them [and it would sound] as if they both were
speaking. — [from Mechilta]

 

דברו אל כל עדת: וכי אהרן מדבר והלא כבר נאמר (שמות ז ב) אתה תדבר,

אלא חולקין כבוד זה לזה ואומרים זה לזה למדני, והדבור יוצא מבין שניהם,

כאלו שניהם מדברים:

to the entire community of Israel, saying, “On the tenth of… month” -: Speak today on Rosh Chodesh
[the New Moon] that they should take it [the lamb] on the tenth of the month. — [From Mechilta]  

אל כל עדת ישראל וגו' בעשר לחדש: דברו היום בראש חודש שיקחוהו

בעשור לחודש:

this: The Passover sacrifice of Egypt had to be taken on the tenth, but not the Passover sacrifice of later
generations. — [from Mechilta, Pes. 96a]

הזה: פסח מצרים מקחו בעשור, ולא פסח דורות: 

a lamb for each parental home: [I.e., a lamb] for one family. If [the family members] were numerous, I
would think that one lamb would suffice for all of them. Therefore, the Torah says: “a lamb for a household.”
-[from Mechilta]

 
שה לבית אבת: למשפחה אחת, הרי שהיו מרובין יכול שה אחד לכולן,

תלמוד לומר שה לבית:

But if the household is too small for a lamb, then he and his neighbor who is nearest to
his house shall take [one] according to the number of people, each one according to one's
ability to eat, shall you be counted for the lamb.

 
ב אֶל־בֵּית֖וֹ ח ה֗וּא וּשְׁכֵנ֛וֹ הַקָּרֹ֥ הְי֣וֹת מִשֶּׂה֒ וְלָ קַ֣ יִת֘ מִֽ ט הַבַּ֘ וְאִם־יִמְעַ֣

ה: סּוּ עַל־הַשֶֽׂ י אָכְל֔וֹ תָּכֹ֖ ישׁ לְפִ֣ ת אִ֚ ת נְפָשֹׁ֑ בְּמִכְסַ֣

But if the household is too small for a lamb: And if they are too few to have one lamb, for they cannot
eat it [all], and it will become left over (see verse 10), “then he and his neighbor… shall take.” This is the
apparent meaning according to its simple interpretation. There is, however, also a midrashic interpretation,
[namely that this verse comes] to teach us that after they were counted on it, [i.e., after they registered for a

 
ואם ימעט הבית מהיות משה: ואם יהיו מועטין מהיות משה אחד שאין יכולין

לאכלו ויבא לידי נותר, ולקח הוא ושכנו וגו' זהו משמעו לפי פשוטו. ועוד יש

בו מדרש ללמד שאחר שנמנו עליו יכולין להתמעט ולמשוך ידיהם הימנו

3. ג

4. ד

https://www.chabad.org/9867#v28
https://www.chabad.org/9908#v38
https://www.chabad.org/9943#v23
https://www.chabad.org/9892#v13


29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 5/14

certain lamb,] they may diminish their number and withdraw from it and be counted on another lamb. If,
however, they wish to withdraw and diminish their number, [they must do it] מִהְיוֹתמִשֶׂה [lit., from the being of
the lamb]. They must diminish their number while the lamb still exists, while it is still alive, and not after it
has been slaughtered. — [from Mechilta, Pes. 98a] according to the number of-Heb. בְּמִכְסַת, amount, and so
“the amount of (מִכְסַת) your valuation: (Lev. 27:23).

ולהמנות על שה אחר, אך אם באו למשוך ידיהם ולהתמעט מהיות משה,

יתמעטו בעוד השה קיים בהיותו בחיים, ולא משנשחט:

shall you be counted: Heb. ּתָּכֹסו [Onkelos renders:] תִּתְמְנוּן, you shall be counted. במכסת: חשבון וכן (ויקרא כז כג) מכסת הערכך: 

according to one’s ability to eat: [This indicates that only] one who is fit to eat-which excludes the sick
and aged-who cannot eat an olive-sized portion [can be counted among the group for whom the sacrifice is
killed]. — [from Mechilta]

 
לפי אכלו: הראוי לאכילה פרט לחולה וזקן שאינן יכולין לאכול כזית:

You shall have a perfect male lamb in its [first] year; you may take it either from the
sheep or from the goats.

 
חוּ: ים תִּקָּֽ עִזִּ֖ ים וּמִן־הָֽ ם מִן־הַכְּבָשִׂ֥ הְיֶה֣ לָכֶ֑ ר בֶּן־שָׁנָ֖ה יִֽ ים זָכָ֥ ה תָמִ֛ שֶׂ֧

perfect: without a blemish. — [from Mechilta] תמים: בלא מום: 

in its [first] year: Heb. בֶּן-שָׁנָה For its entire first year it is called בֶּן-שָׁנָה, meaning that it was born during this
year. — [from Mechilta]

בן שנה: כל שנתו קרוי בן שנה כלומר שנולד בשנה זו: 

either from the sheep or from the goats: Either from this [species] or from that [species], for a goat is also
called שֶׂה, as it is written: “and a kid (שֶׂה עִזִים)” (Deut. 14:4). — [from Mechilta]  

מן הכבשים ומן העזים: או מזה או מזה שאף עז קרויה שה, שנאמר (דברים

יד ד) ושה עזים:

And you shall keep it for inspection until the fourteenth day of this month, and the entire
congregation of the community of Israel shall slaughter it in the afternoon.  

ל חֲט֣וּ אֹת֗וֹ כֹּ֛ דֶשׁ הַזֶּ֑ה וְשָֽׁ ר י֖וֹם לַחֹ֣ ה עָשָׂ֛ ד אַרְבָּעָ֥ רֶת עַ֣ וְהָיָ֤ה לָכֶם֙ לְמִשְׁמֶ֔

יִם: עַרְבָּֽ ין הָֽ ל בֵּ֥ ל עֲדַת־יִשְׂרָאֵ֖ קְהַ֥

And you shall keep it for inspection: Heb. לְמִשְׁמֶרֶת. This is an expression of inspection, that it [the animal]
requires an inspection for a blemish four days before its slaughter. Now why was it [the designated animal]
to be taken four days before its slaughter, something not required in the Passover sacrifice of later
generations? Rabbi Mathia the son of Charash used to say [in response]: Behold He [God] says: “And I
passed by you and saw you, and behold your time was the time of love” (Ezek. 16:8). The [time for the
fulfillment of the] oath that I swore to Abraham that I would redeem his children has arrived. But they [the
Children of Israel] had no commandments in their hands with which to occupy themselves in order that they
be redeemed, as it is said: “but you were naked and bare” (Ezek. 16:7). So He gave them two mitzvoth, the
blood of the Passover and the blood of the circumcision. They circumcised themselves on that night, as it is
said: “downtrodden with your blood (ִבְּדָמָי� ) ” (ibid., verse 6), with the two [types of] blood. He [God] states
also: “You, too-with the blood of your covenant I have freed your prisoners from a pit in which there was no
water” (Zech. 9:11). Moreover, they [the Israelites] were passionately fond of idolatry. [Moses] said to them,
“Withdraw and take for yourselves” (Exod. 12:21). [He meant:] withdraw from idolatry and take for

 
והיה לכם למשמרת: זה לשון בקור שטעון בקור ממום ארבעה ימים קודם

שחיטה, ומפני מה הקדים לקיחתו לשחיטתו ארבעה ימים מה שלא צוה כן

בפסח דורות, היה ר' מתיא בן חרש אומר הרי הוא אומר (יחזקאל טז ח)

ואעבור עליך ואראך והנה עתך עת דודים, הגיעה שבועה שנשבעתי לאברהם

שאגאל את בניו ולא היו בידם מצות להתעסק בהם כדי שיגאלו, שנאמר

(שם ז) ואת ערום ועריה, ונתן להם שתי מצות דם פסח ודם מילה, שמלו

באותו הלילה, שנאמר (שם ו) מתבוססת בדמיך, בשני דמים, ואומר (זכרי' ט

יא). גם את בדם בריתך שלחתי אסיריך מבור אין מים בו, ולפי שהיו שטופים

בעבודה זרה אמר להם (פסוק כא) משכו וקחו לכם, משכו ידיכם מעבודה

זרה וקחו לכם צאן של מצוה:

5. ה

6. ו

https://www.chabad.org/9928#v23
https://www.chabad.org/9978#v4
https://www.chabad.org/16114#v8
https://www.chabad.org/16114#v7
https://www.chabad.org/16213#v11
https://www.chabad.org/9873#v21


29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 6/14

yourselves sheep for the mitzvah. — [from Mechilta, here and on verse 21] Note that on verse 21, Rashi
explains that differently.

shall slaughter it: Now do they all slaughter [it]? Rather, from here we can deduce that a person’s agent is
like himself. — [from Mechilta, Kid. 41b] [Therefore, it is considered as if all the Israelites slaughtered the
sacrifice.]

 
ושחטו אתו וגו': וכי כולן שוחטין אלא מכאן ששלוחו של אדם כמותו:

the entire congregation of the community of Israel: [This means] the congregation, the community, and
Israel. From here, they [the Rabbis] said: The communal Passover sacrifices are slaughtered in three
[distinct] groups, one after the other. [Once] the first group entered, the doors of the Temple court were
locked [until the group finished; they were followed by the second group, etc.,] as is stated in Pesachim
(64b).

 

קהל עדת ישראל: קהל ועדה וישראל. מכאן אמרו, פסחי צבור נשחטין

בשלש כתות זו אחר זו, נכנסה כת ראשונה ננעלו דלתות העזרה וכו',

כדאיתא בפסחים (דף סד א):

in the afternoon: Heb. בֵּין הָעַרְבָּיִם From six hours [after sunrise] and onward is called בֵּין הָעַרְבַּיִם, literally,
between the two evenings, for the sun is inclined toward the place where it sets to become darkened. It
seems to me that the expression בֵּין הָעַרְבַּיִם denotes those hours between the darkening of the day and the
darkening of the night. The darkening of the day is at the beginning of the seventh hour, when the shadows
of evening decline, and the darkening of the night at the beginning of the night. עֶרֶב is an expression of
evening and darkness, like “all joy is darkened (וְעָרְבָה) ” (Isa. 24:11). — [from Mechilta]

 

בין הערבים: משש שעות ולמעלה קרוי בין הערבים, שהשמש נוטה לבית

מבואו לערוב. ולשון בין הערבים נראה בעיני אותן שעות שבין עריבת היום

לעריבת הלילה, עריבת היום בתחלת שבע שעות מכי ינטו צללי ערב (ירמיהו

ו ד), ועריבת הלילה בתחילת הלילה. ערב לשון נשף וחשך, כמו (ישעיהו כד

יא) ערבה כל שמחה:

And they shall take [some] of the blood and put it on the two doorposts and on the
lintel, on the houses in which they will eat it.  

ים תִּ֔ ל הַבָּ֣ ת וְעַל־הַמַּשְׁק֑וֹף עַ֚ י הַמְּזוּזֹ֖ תְנ֛וּ עַל־שְׁתֵּ֥ ם וְנָֽ קְחוּ֙ מִן־הַדָּ֔ וְלָֽ

ם: אכְל֥וּ אֹת֖וֹ בָּהֶֽ ֹֽ אֲשֶׁר־י

And they shall take [some] of the blood: This is the receiving of the blood [from the animal’s neck
immediately after the slaughtering]. I would think that it was to be received in the hand. Therefore, Scripture
says: “that is in the basin” (below, verse 22), [specifying that the blood is to be received in a vessel]. — [from
Mechilta]

 

ולקחו מן הדם: זו קבלת הדם. יכול ביד, תלמוד לומר (פסוק כב) אשר בסף:

the… door posts: They are the upright posts, one from this side of the entrance and one from that side. —
[from Kid. 22b]

המזוזת: הם הזקופות אחת מכאן לפתח ואחת מכאן: 

the lintel: Heb. הַמַשְׁקוֹף. That is the upper [beam], against which the door strikes (שׁוֹקֵף) when it is being
closed, lintel in Old French. The term שְׁקִיפָה means striking, like [in the phrase] “the sound of a rattling leaf”
(Lev. 26:36), [which Onkelos renders:] שָקִיף .מַשְׁקוֹפֵי bruise” (Exod. 21:25), [which Onkelos renders:]“ ,טַרְפָּא דְֹּ
— [based on Jonathan]

 

המשקוף: הוא העליון שהדלת שוקף עליו כשסוגרין אותו לינט"ר בלעז

[משקוף] ולשון שקיפה חבטה, כמו (ויקרא כו לו) קול עלה נדף, טרפא

דשקיף, (שמות כא כה) חבורה משקופי:

on the houses in which they will eat it: But not on the lintel and the doorposts of a house [used] for
[storing] straw or a house [used] for cattle, in which nobody lives. — [based on Mechilta]  

על הבתים אשר יאכלו אתו בהם: ולא על משקוף ומזוזות שבבית התבן

ובבית הבקר, שאין דרין בתוכו:

 

7. ז

https://www.chabad.org/15955#v11
https://www.chabad.org/9927#v36
https://www.chabad.org/9882#v25


29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 7/14

And on this night, they shall eat the flesh, roasted over the fire, and unleavened cakes;
with bitter herbs they shall eat it.

הוּ: ים יאֹכְלֻֽ שׁ וּמַצּ֔וֹת עַל־מְררִֹ֖ יְלָה הַזֶּ֑ה צְלִי־אֵ֣ ר בַּלַּ֣ כְל֥וּ אֶת־הַבָּשָׂ֖ וְאָֽ

the flesh: but not sinews or bones. — [from Mechilta] את הבשר: ולא גידים ועצמות: 

and unleavened cakes; with bitter herbs: Every bitter herb is called מָרוֹר, and He commanded them to eat
bitters in commemoration of “And they embittered their lives” (Exod. 1:14). — [from Pes. 39a, 116b]  

על מררים: כל עשב מר נקרא מרור. וציום לאכול מרור זכר לוימררו את

חייהם (שמות א יד):

You shall not eat it rare or boiled in water, except roasted over the fire its head with its
legs and with its innards.  

שׁ ראֹשׁ֥וֹ י אִם־צְלִי־אֵ֔ יִם כִּ֣ ל בַּמָּ֑ ל מְבֻשָּׁ֖ א וּבָשֵׁ֥ נּוּ֙ נָ֔ אכְל֤וּ מִמֶּ֨ ֹֽ אַל־תּ

יו וְעַל־קִרְבּֽוֹ: עַל־כְּרָעָ֖

You shall not eat it rare: Heb. נָא Something not roasted sufficiently is called נָא in Arabic. אל תאכלו ממנו נא: שאינו צלוי כל צורכו קוראו נא בלשון ערבי: 

or boiled: All this is included in the prohibition of You shall not eat it. — [from Pes. 41b] ובשל מבשל: כל זה באזהרת אל תאכלו: 

in water: How do we know that [it is also prohibited to cook it] in other liquids? Therefore, Scripture states:
in any manner. — [from Pes. 41a] [meaning boiled] ,וּבָשֵׁל מְבֻשָׁל

במים: מנין לשאר משקין, תלמוד לומר ובשל מבושל מכל מקום: 

except roasted over the fire: Above (verse 8), He decreed upon it [the animal sacrifice] with a positive
commandment, and here He added to it a negative [commandment]: “You shall not eat it except roasted
over the fire.” -[from Pes. 41b]

 
כי אם צלי אש: למעלה גזר עליו במצות עשה וכאן הוסיף עליו לא תעשה אל

תאכלו ממנו כי אם צלי אש:

its head with its legs: One should roast it completely as one, with its head and with its legs and with its
innards, and one must place its intestines inside it after they have been rinsed (Pes. 74a). The expression
like [which is] ,(Exod. 6:26) ” (עַל-צִבְאֹתָם) is similar to the expression “with their hosts עַל כְּרָעָיו וְעַל-קִרְבּוֹ
.as they are, this too means [they should roast the animal] as it is, all its flesh complete ,בְּצִבְאֹתָם

 

ראשו על כרעיו: צולהו כולו כאחד עם ראשו ועם כרעיו ועם קרבו, ובני מעיו

נותן לתוכו אחר הדחתן. ולשון על כרעיו ועל קרבו כלשון (שמות ו כו) על

צבאותם, כמו בצבאותם, כמות שהן, אף זה כמות שהוא, כל בשרו משלם:

And you shall not leave over any of it until morning, and whatever is left over of it until
morning, you shall burn in fire.

 
פוּ: שׁ תִּשְׂרֹֽ קֶר בָּאֵ֥ נּוּ עַד־בֹּ֖ ר מִמֶּ֛ קֶר וְהַנֹּתָ֥ נּוּ עַד־בֹּ֑ ירוּ מִמֶּ֖ א־תוֹתִ֥ ֹֽ וְל

and whatever is left over of it until morning-: What is the meaning of “until morning” a second time? [This
implies] adding one morning to another morning, for morning starts with sunrise, and this verse is here to
make it [the prohibition] earlier, [i.e.,] that it is forbidden to eat it [the leftover flesh] from dawn. This is
according to its apparent meaning. Another midrashic interpretation is that this teaches that it may not be
burnt on Yom Tov but on the next day, and this is how it is to be interpreted: and what is left over from it on
the first morning you shall wait until the second morning and burn it. — [from Shab. 24b]

 

והנתר ממנו עד בקר: מה תלמוד לומר עד בקר פעם שניה, ליתן בקר על

בקר, שהבקר משמעו משעת הנץ החמה, ובא הכתוב להקדים שאסור

באכילה מעלות השחר, זהו לפי משמעו. ועוד מדרש אחר למד שאינו נשרף

ביום טוב אלא ממחרת. וכך תדרשנו והנותר ממנו בבקר ראשון עד בקר שני

תעמוד ותשרפנו:

And this is how you shall eat it: your loins girded, your shoes on your feet, and your  
ם בְּיֶדְכֶ֑ם ם וּמַקֶּלְכֶ֖ עֲלֵיכֶם֙ בְּרַגְלֵיכֶ֔ ים נַֽ ם חֲגֻרִ֔ אכְל֣וּ אֹתוֹ֒ מָתְנֵיכֶ֣ ֹֽ כָה֘ תּ וְכָ֘

8. ח

9. ט

10. י

11. יא

https://www.chabad.org/9862#v14
https://www.chabad.org/9867#v26


29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 8/14

staff in your hand; and you shall eat it in haste it is a Passover sacrifice to the Lord. ה: סַח ה֖וּא לַיהוָֹֽ ם אֹתוֹ֙ בְּחִפָּז֔וֹן פֶּ֥ אֲכַלְתֶּ֤ וַֽ

your loins girded: Ready for the way [i.e., for travel]. — [from Mechilta] מתניכם חגרים: מזומנים לדרך: 

in haste: Heb. בְּחִפָּזוֹן, a term denoting haste and speed, like “and David was hastening (נֶחְפָז) ” (I Sam.
23:26); that the Arameans had cast off in their haste (בְּחָפְזָם) (II Kings 7:15). — [from Onkelos]  

בחפזון: לשון בהלה ומהירות, כמו (שמואל א' כג כו) ויהי דוד נחפז ללכת,

(מלכים ב' ז טו) אשר השליכו ארם בחפזם:

it is a Passover sacrifice to the Lord: Heb. פֶּסַח. The sacrifice is called פֶּסַח because of the skipping and
the jumping over, which the Holy One, blessed be He, skipped over the Israelites’ houses that were
between the Egyptians houses. He jumped from one Egyptian to another Egyptian, and the Israelite in
between was saved. [“To the Lord” thus implies] you shall perform all the components of its service in the
name of Heaven. (Another explanation:) [You should perform the service] in the manner of skipping and
jumping, [i.e., in haste] in commemoration of its name, which is called Passover (פֶּסַח), and also [in old
French] pasche, pasque, pasca, an expression of striding over. — [from Mishnah Pes. 116a,b; Mechilta
d’Rabbi Shimon ben Yochai, verse 27; Mechilta on this verse]

 

פסח הוא לה': הקרבן קרוי פסח על שם הדלוג והפסיחה שהקב"ה היה מדלג

בתי ישראל מבין בתי מצרים וקופץ ממצרי למצרי, וישראל אמצעי נמלט,

ואתם עשו כל עבודותיו לשם שמים. דבר אחר דרך דילוג וקפיצה, זכר לשמו

שקרוי פסח וגם פשק"א [פסח] לשון פסיעה:

I will pass through the land of Egypt on this night, and I will smite every firstborn in the
land of Egypt, both man and beast, and upon all the gods of Egypt will I wreak judgments I,
the Lord.

 
יִם רֶץ מִצְרַ֔ י כָל־בְּכוֹר֙ בְּאֶ֣ יְלָה הַזֶּה֒ וְהִכֵּיתִ֤ יִם֘ בַּלַּ֣ רֶץ־מִצְרַ֘ י בְאֶֽ בַרְתִּ֣ וְעָֽ

ה: י יְהוָֹֽ ים אֲנִ֥ ה שְׁפָטִ֖ עֱשֶׂ֥ יִם אֶֽ י מִצְרַ֛ ה וּבְכָל־אֱ�הֵ֥ ם וְעַד־בְּהֵמָ֑ אָדָ֖ מֵֽ

I will pass: like a king who passes from place to place, and with one passing and in one moment they are
all smitten. — [from Mechilta]

ועברתי: כמלך העובר ממקום למקום, ובהעברה אחת וברגע אחד כולן לוקין: 

every firstborn in the land of Egypt: Even other firstborn who are in Egypt [will die]. Now how do we know
that even the firstborn of the Egyptians who are in other places [will die]? Therefore, Scripture states: “To
Him Who smote the Egyptians with their firstborn” (Ps. 136:10). — [from Mechilta]

 

כל בכור בארץ מצרים: אף בכורות אחרים והם במצרים, ומנין אף בכורי

מצרים שבמקומות אחרים, תלמוד לומר (תהלים קלו י) למכה מצרים

בבכוריהם:

both man and beast: [I.e., first man and then beast.] He who started to sin first from him the retribution
starts. — [from Mechilta]

מאדם ועד בהמה: מי שהתחיל בעבירה ממנו מתחלת הפורענות: 

and upon all the gods of Egypt-: The one made of wood will rot, and the one made of metal will melt and
flow to the ground. — [from Mechilta]

ובכל אלהי מצרים: של עץ נרקבת, ושל מתכת נמסת ונתכת לארץ: 

will I wreak judgments-I The Lord: I by Myself and not through a messenger. — [from Passover
Haggadah]

אעשה שפטים אני ה': אני בעצמי ולא על ידי שליח: 

And the blood will be for you for a sign upon the houses where you will be, and I will
see the blood and skip over you, and there will be no plague to destroy [you] when I smite

 
ם יתִי֙ אֶת־הַדָּ֔ ם וְרָאִ֨ ם שָׁ֔ ר אַתֶּ֣ ל הַבָּתִּים֙ אֲשֶׁ֣ ת עַ֤ ם לְאֹ֗ ם לָכֶ֜ וְהָיָה֩ הַדָּ֨

יִם: רֶץ מִצְרָֽ י בְּאֶ֥ ית בְּהַכּתִֹ֖ גֶף֙ לְמַשְׁחִ֔ ם נֶ֨ ה בָכֶ֥ הְיֶ֨ ם וְלאֹ־יִֽ י עֲלֵכֶ֑ סַחְתִּ֖ וּפָֽ

12. יב

13. יג

https://www.chabad.org/15852#v26
https://www.chabad.org/15913#v15
https://www.chabad.org/16357#v10


29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 9/14

the [people of the] land of Egypt.

And the blood will be for you for a sign: [The blood will be] for you a sign but not a sign for others. From
here, it is derived that they put the blood only on the inside. — [from Mechilta 11]  

והיה הדם לכם לאת: לכם לאות ולא לאחרים לאות מכאן שלא נתנו הדם

אלא מבפנים:

and I will see the blood: [In fact,] everything is revealed to Him. [Why then does the Torah mention that
God will see the blood?] Rather, the Holy One, blessed be He, said, “I will focus My attention to see that you
are engaged in My commandments, and I will skip over you.” -[from Mechilta]

 
וראיתי את הדם: הכל גלוי לפניו, אלא אמר הקב"ה נותן אני את עיני לראות

שאתם עסוקים במצותי ופוסח אני עליכם:

and skip over: Heb. וּפָסַחְתִּי [is rendered] and I will have pity, and similar to it: “sparing ַפָּסוֹח and rescuing”
(Isa. 31:5). I say, however, that every [expression of] פְּסִיחָה is an expression of skipping and jumping.
[Hence,] וּפָסַחְתִּי [means that] He was skipping from the houses of the Israelites to the houses of the
Egyptians, for they were living one in the midst of the other. Similarly, “skipping between (פֹּסְחִים) two ideas”
(I Kings 18:21). Similarly, the lame (פִּסְחִים) walk as if jumping. Similarly, פָּסוֹחַ וְהִמְלִיט means: jumping over
him and rescuing him from among the slain. — [from Mechilta] Both views are found in Mechilta. The first
view is also that of Onkelos.

 

ופסחתי: וחמלתי, ודומה לו (ישעיהו לא ה) פסוח והמליט. ואני אומר כל

פסיחה לשון דלוג וקפיצה. ופסחתי מדלג היה מבתי ישראל לבתי מצרים,

שהיו שרוים זה בתוך זה, וכן (מלכים א' יח כא) פוסחים על שתי הסעיפים,

וכן כל הפסחים הולכים כקופצים, וכן (ישעיהו לא ה) פסוח והמליט, מדלגו

וממלטו מבין המומתים:

and there will be no plague to destroy [you]: But there will be [a plague] upon the Egyptians. Let us say
that an Egyptian was in an Israelite’s house. I would think that he would escape. Therefore, Scripture states:
“and there will be no plague upon you,” but there will be [a plague] upon the Egyptians in your houses. Let
us say that an Israelite was in an Egyptian’s house. I would think that he would be smitten like him.
Therefore, Scripture states: “and there will be no plague upon you.” -[from Mechilta]

 

ולא יהיה בכם נגף: אבל הווה הוא במצרים הרי שהיה מצרי בביתו של

ישראל, יכול ימלט, תלמוד לומר ולא יהיה בכם נגף, אבל הווה במצרי

שבבתיכם, הרי שהיה ישראל בביתו של מצרי, שומע אני ילקה כמותו,

תלמוד לומר ולא יהיה בכם נגף:

And this day shall be for you as a memorial, and you shall celebrate it as a festival for
the Lord; throughout your generations, you shall celebrate it as an everlasting statute.  

ת ם חֻקַּ֥ תֵיכֶ֔ יהוָֹ֑ה לְדרֹֹ֣ ג לַֽ ם אֹת֖וֹ חַ֣ וְהָיָה֩ הַיּ֨וֹם הַזֶּ֤ה לָכֶם֙ לְזִכָּר֔וֹן וְחַגֹּתֶ֥

הוּ: ם תְּחָגֻּֽ עוֹלָ֖

as a memorial: for generations. לזכרון: לדורות: 

and you shall celebrate it: The day that is a memorial for you-you shall celebrate it. But we have not yet
heard which is the day of memorial. Therefore, Scripture states: “Remember this day, when you went out of
Egypt” (Exod. 13: 3). we learn that the day of the Exodus is the day of memorial. Now on what day did they
go out [of Egypt]? Therefore, Scripture states: “On the day after the Passover, they went out” (Num. 33:3). I
must therefore say that the fifteenth of Nissan is the day of the festival, because the night of the fifteenth
they ate the Passover sacrifice, and in the morning they went out.

 

וחגתם אתו: יום שהוא לך לזכרון אתה חוגגו. ועדיין לא שמענו אי זהו יום

הזכרון, תלמוד לומר (שמות יג ג) זכור את היום הזה אשר יצאתם, למדנו

שיום היציאה הוא יום של זכרון. ואיזה יום יצאו, תלמוד לומר (במדבר לג ג)

ממחרת הפסח יצאו, הוי אומר יום חמישה עשר בניסן הוא של יום טוב,

שהרי ליל חמישה עשר אכלו את הפסח ולבקר יצאו:

throughout your generations: I understand [this to mean] the smallest number of generations, [namely
only] two. Therefore, Scripture states: “you shall celebrate it as an everlasting statute.” -[from Mechilta]

לדרתיכם: שומע אני מיעוט דורות שנים, תלמוד לומר חקת עולם תחגוהו: 

For seven days you shall eat unleavened cakes, but on the preceding day you shall  
תֵּיכֶ֑ם ר מִבָּֽ יתוּ שְּׂאֹ֖ רִאשׁ֔וֹן תַּשְׁבִּ֥ � בַּיּ֣וֹם הָֽ לוּ אַ֚ ת יָמִים֙ מַצּ֣וֹת תּאֹכֵ֔ שִׁבְעַ֤

14. יד

15. טו

https://www.chabad.org/15962#v5
https://www.chabad.org/15902#v21
https://www.chabad.org/9961#v3


29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 10/14

clear away all leaven from your houses, for whoever eats leaven from the first day until the
seventh day that soul shall be cut off from Israel.

ן עַד־י֥וֹם רִאשֹׁ֖ ל מִיּ֥וֹם הָֽ ה הַנֶּ֤פֶשׁ הַהִוא֙ מִיִּשְׂרָאֵ֔ ץ וְנִכְרְתָ֞ י | כָּל־אֹכֵ֣ל חָמֵ֗ כִּ֣

י: הַשְּׁבִעִֽ

For seven days: Heb. שִׁבְעַתיָמִים, seteyne of days, i.e., a group of seven days. [See Rashi on Exod. 10:22.] שבעת ימים: שטיינ"א של ימים [קבוצה של שבעה ימים רצופים]: 

For seven days you shall eat unleavened cakes-: But elsewhere it says: “For six days you shall eat
unleavened cakes” (Deut. 16:8). This teaches [us] regarding the seventh day of Passover, that it is not
obligatory to eat matzah, as long as one does not eat chametz. How do we know that [the first] six [days]
are also optional [concerning eating matzah]? This is a principle in [interpreting] the Torah: Anything that
was included in a generalization [in the Torah] and was excluded from that generalization [in the Torah] to
teach [something] it was not excluded to teach [only] about itself, but it was excluded to teach about the
entire generalization. [In this case it means that] just as [on] the seventh day [eating matzah] is optional, so
is it optional in [the first] six [days]. I might think that [on] the first night it is also optional. Therefore,
Scripture states: “in the evening, you shall eat unleavened cakes” (Exod. 12:18). The text established it as
an obligation. — [from Mechilta]

 

שבעת ימים מצות תאכלו: ובמקום אחר הוא אומר (דברים טז ח) ששת ימים

תאכל מצות, למד על שביעי של פסח שאינו חובה לאכול מצה, ובלבד שלא

יאכל חמץ. מנין אף ששה רשות תלמוד לומר ששת ימים. זו מדה בתורה,

דבר שהיה בכלל ויצא מן הכלל ללמד, לא ללמד על עצמו בלבד יצא, אלא

ללמד על הכלל כולו יצא, מה שביעי רשות אף ששה רשות, יכול אף לילה

הראשון רשות, תלמוד לומר (להלן פסוק יח) בערב תאכלו מצות, הכתוב

קבעו חובה:

but on the preceding day you shall clear away all leaven: Heb. בַּיוֹם הָרִאשׁוֹן. On the day before the
holiday; it is called the first [day], because it is before the seven; [i.e., it is not the first of the seven days].
Indeed, we find [anything that is] the preceding one [is] called רִאשׁוֹן, e.g., הִרִאשׁוֹן אָדָם �תִּוָלֵד, “Were you born
before Adam?” (Job 15:7). Or perhaps it means only the first of the seven [days of Passover]. Therefore,
Scripture states: “You shall not slaughter with leaven [the blood of My sacrifice]” (Exod. 34:25). You shall not
slaughter the Passover sacrifice as long as the leaven still exists. — [from Mechilta, Pes. 5a] [Since the
Passover sacrifice may be slaughtered immediately after noon on the fourteenth day of Nissan, clearly the
leaven must be removed before that time. Hence the expression בַּיוֹם הָרִאשׁוֹן must refer to the day preceding
the festival.]

 

אך ביום הראשון תשביתו שאר: מערב יום טוב, וקרוי ראשון לפי שהוא לפני

השבעה, ומצינו מוקדם קרוי ראשון, כמו (איוב טו ז) הראשון אדם תולד,

הלפני אדם נולדת, או אינו אלא ראשון של שבעה, תלמוד לומר (שמות לד

כה) לא תשחט על חמץ, לא תשחט הפסח ועדיין חמץ קיים:

that soul: When he [(the person) eats the leaven while he] is with his soul and his knowledge; this excludes
one who commits the sin under coercion. — [from Mechilta, Kid. 43a]

הנפש ההוא: כשהיא בנפשה ובדעתה, פרט לאנוס: 

from Israel: I [could] understand that it [the soul] will be cut off from Israel and will [be able to] go to another
people. Therefore, [to avoid this error] Scripture states elsewhere: “from before Me” (Lev. 22:3), meaning:
from every place which is My domain. — [from Mechilta]

 
מישראל: שומע אני תכרת מישראל ותלך לה לעם אחר, תלמוד לומר במקום

אחר (ויקרא כב ג) מלפני, בכל מקום שהוא רשותי:

And on the first day there shall be a holy convocation, and on the seventh day you
shall have a holy convocation; no work may be performed on them, but what is eaten by
any soul that alone may be performed for you.

 

הְיֶה֣ לָכֶ֑ם דֶשׁ יִֽ י מִקְרָא־קֹ֖ דֶשׁ וּבַיּוֹם֙ הַשְּׁבִיעִ֔ רִאשׁוֹן֙ מִקְרָא־קֹ֔ וּבַיּ֤וֹם הָֽ

ה פֶשׁ ה֥וּא לְבַדּ֖וֹ יֵֽעָשֶׂ֥ ר יֵֽאָכֵ֣ל לְכָל־נֶ֔ � אֲשֶׁ֣ ם אַ֚ ה בָהֶ֔ כָּל־מְלָאכָה֙ לאֹ־יֵֽעָשֶׂ֣

ם: לָכֶֽ

a holy convocation: Heb. ׁמִקְרָא מִקְרָא קֹדֶש is a noun. Call it [the day] holy with regard to eating, drinking,  
מקרא קדש: מקרא שם דבר, קרא אותו קדש לאכילה ושתייה וכסות:

16. טז

https://www.chabad.org/9871#v22
https://www.chabad.org/9980#v8
https://www.chabad.org/9873#v18
https://www.chabad.org/16417#v7
https://www.chabad.org/9895#v25
https://www.chabad.org/9923#v3


29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 11/14

and clothing. — [from Mechilta]

no work may be performed on them: even through others. — [from Mechilta] לא יעשה בהם: אפילו על ידי אחרים: 

that alone: [I.e., the necessary work for food preparation.] (I would think that even for gentiles [it is allowed].
Therefore, Scripture states: “that alone may be performed for you,” for you but not for gentiles.) That [the
work needed for food] but not its preparations that can be done on the eve of the festival [e.g., repairing a
spit for roasting, or a stove for cooking]. — [from Beitzah 28b]

 

הוא לבדו: הוא ולא מכשיריו שאפשר לעשותן מערב יום טוב:

by any soul: Even for animals. I would think that even for gentiles. Therefore, Scripture states: “for you.” -
[from Beitzah 21b, Mechilta] Another version: Therefore, Scripture states: “but,” which makes a distinction.
— [from Mechilta].

 
לכל נפש: אפילו לבהמה יכול אף לנכרים, תלמוד לומר לכם:

And you shall watch over the unleavened cakes, for on this very day I have taken your
legions out of the land of Egypt, and you shall observe this day throughout your
generations, [as] an everlasting statute.

 
ם אתִי אֶת־צִבְאֽוֹתֵיכֶ֖ ה הוֹצֵ֥ צֶם֙ הַיּ֣וֹם הַזֶּ֔ י בְּעֶ֨ וּשְׁמַרְתֶּם֘ אֶת־הַמַּצּוֹת֒ כִּ֗

ם: ת עוֹלָֽ ם חֻקַּ֥ תֵיכֶ֖ ם אֶת־הַיּ֥וֹם הַזֶּ֛ה לְדרֹֹֽ יִם וּשְׁמַרְתֶּ֞ רֶץ מִצְרָ֑ מֵאֶ֣

And you shall watch over the unleavened cakes: that they should not become leavened. From here they
[the Rabbis] derived that if [the dough] started to swell, she [the woman rolling it out] must moisten it with
cold water. Rabbi Josiah says: Do not read:, אֶת-הַמַצּוֹת, the unleavened cakes, אֶת-הַמִצְוֹת, the
commandments. Just as we may not permit the matzoth to become leavened, so may we not permit the
commandments to become leavened [i.e., to wait too long before we perform them], but if it [a
commandment] comes into your hand, perform it immediately. — [from Mechilta]

 

ושמרתם את המצות: שלא יבאו לידי חמוץ מכאן אמרו תפח, תלטוש בצונן.

רבי יאשיה אומר אל תהי קורא את המצות אלא את המצוות, כדרך שאין

מחמיצין את המצה כך אין מחמיצין את המצווה אלא אם באה לידך עשה

אותה מיד:

and you shall observe this day: from [performing] work. ושמרתם את היום הזה: ממלאכה: 

throughout your generations, [as] an everlasting statute: Since “generations” and “an everlasting
statute” were not stated regarding the [prohibition of doing] work, but only regarding the celebration
[sacrifice], the text repeats it here, so that you will not say that the warning of: “no work may be performed”
was not said for [later] generations, but only for that generation [of the Exodus].

 

לדרתיכם חקת עולם: לפי שלא נאמר דורות וחקת עולם על המלאכה אלא

על החגיגה, לכך חזר ושנאו כאן, שלא תאמר אזהרת (לעיל טז) כל מלאכה

לא יעשה, לא לדורות נאמרה, אלא לאותו הדור:

In the first [month], on the fourteenth day of the month in the evening, you shall eat
unleavened cakes, until the twenty first day of the month in the evening.  

ד אֶחָ֧ ד י֣וֹם הָֽ ת עַ֠ אכְל֖וּ מַצֹּ֑ ֹֽ רֶב תּ דֶשׁ֙ בָּעֶ֔ ר י֤וֹם לַחֹ֨ ן בְּאַרְבָּעָה֩ עָשָׂ֨ רִאשֹׁ֡ בָּֽ

רֶב: דֶשׁ בָּעָֽ ים לַחֹ֖ וְעֶשְׂרִ֛

until the twenty-first day: Why was this stated? Was it not already stated: “Seven days” ? Since it says
“days,” how do we know “nights” [are included in the mitzvah or commandment]? Therefore, Scripture
states: “until the twenty-first day, etc.” -[from Mechilta]

 
עד יום האחד ועשרים: למה נאמר, והלא כבר נאמר (לעיל טו) שבעת ימים,

לפי שנאמר ימים, לילות מנין, תלמוד לומר עד יום האחד ועשרים וגו':

For seven days, leavening shall not be found in your houses, for whoever eats  
ה צֶת וְנִכְרְתָ֞ י | כָּל־אֹכֵ֣ל מַחְמֶ֗ ם כִּ֣ תֵּיכֶ֑ א בְּבָֽ א יִמָּצֵ֖ ֹ֥ ר ל ים שְׂאֹ֕ ת יָמִ֔ שִׁבְעַ֣

17. יז

18. יח

19. יט



29/01/2020 Bo Torah Reading - Parshah

https://www.chabad.org/parshah/torahreading.asp?aid=2492615&p=4&showrashi=true&jewish=Bo-Torah-Reading.htm 12/14

leavening that soul shall be cut off from the community of Israel, both among the strangers
and the native born of the land.

רֶץ: ח הָאָֽ ל בַּגֵּ֖ר וּבְאֶזְרַ֥ ת יִשְׂרָאֵ֔ עֲדַ֣ הַנֶּ֤פֶשׁ הַהִוא֙ מֵֽ

shall not be found in your houses: How do we know [that the same ruling applies] to [leavening found
within] the borders [outside the house]? Therefore, Scripture states: “throughout all of your borders” (Exod.
13:7). Why, then, did Scripture state: “in your houses” ? [To teach us that] just as your house is in your
domain, so [the prohibition against possessing leaven in] your borders [means only what is] in your domain.
This excludes leaven belonging to a gentile which is in a Jew’s possession, and for which he [the Jew] did
not accept responsibility. — [from Mechilta]

 

לא ימצא בבתיכם: מנין לגבולין, תלמוד לומר (להלן יג ז) בכל גבולך. מה

תלמוד לומר בבתיכם, מה ביתך ברשותך אף גבולך שברשותך, יצא חמצו

של נכרי שהוא אצל ישראל ולא קבל עליו אחריות:

for whoever eats leavening: [This passage comes] to punish with “kareth” [premature death by the hands
of Heaven] for [eating] leavening. But did He not already [give the] punishment for eating leaven? But [this
verse is necessary] so that you should not say that [only] for [eating] leaven, which is edible, did He punish,
but for [eating] leavening, which is not edible, He would not punish. [On the other hand,] if He punished
[also] for [eating] leavening and did not [state that] He punished for [eating] leaven, I would say that [only]
for [eating] leavening, which causes others to become leavened did He punish, [but] for [eating] leaven,
which does not leaven others, He would not punish. Therefore, both of them had to be stated. — [from
Mechilta, Beitzah 7b]

 

כי כל אכל מחמצת: לענוש כרת על השאור, והלא כבר ענש על החמץ, אלא

שלא תאמר חמץ שראוי לאכילה ענש עליו שאור שאינו ראוי לאכילה לא

יענש עליו. ואם ענש על השאור ולא ענש על החמץ, הייתי אומר שאור שהוא

מחמץ אחרים ענש עליו, חמץ שאינו מחמץ אחרים לא יענש עליו, לכך

נאמרו שניהם:

both among the strangers and the native born of the land: Since the miracle [of the Exodus] was
performed for Israel, it was necessary to [explicitly] include the strangers [who were proselytized but are not
descended from Israelite stock]. — [from Mechilta]

 
בגר ובאזרח הארץ: לפי שהנס נעשה לישראל, הוצרך לרבות את הגרים:

You shall not eat any leavening; throughout all your dwellings you shall eat
unleavened cakes."

 
אכְל֖וּ מַצּֽוֹת: ֹֽ ם תּ תֵיכֶ֔ לוּ בְּכלֹ֙ מֽוֹשְׁבֹ֣ א תאֹכֵ֑ ֹ֣ צֶת ל כָּל־מַחְמֶ֖

You shall not eat… leavening: [This is] a warning against eating leavening. מחמצת לא תאכלו: אזהרה על אכילת שאור: 

any leavening: This comes to include its mixture [namely that one may not eat a mixture of chametz and
other foods]. — [from Mechilta]

כל מחמצת: להביא את תערובתו: 

throughout all your dwellings you shall eat unleavened cakes: This comes to teach that it [the matzah]
must be fit to be eaten in all your dwelling places. This excludes the second tithe and the matzah loaves that
accompany a thanksgiving offering, [which are not fit to be eaten in all dwelling places, but only in
Jerusalem]. [This insert may be Rashi’s or the work of an earlier printer or copyist.]-[from Mechilta]

 

בכל מושבתיכם תאכלו מצות: זה בא ללמד שתהא ראויה ליאכל בכל

מושבותיכם, פרט למעשר שני וחלות תודה:

The text on this page contains sacred literature. Please do not deface or discard.

20. כ

https://www.chabad.org/9874#v7

