
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Guest
Rectangle



 

 

 

Copyright ©2025 

Raziel Sefarim 

info@razielsefarim.org  

 

Edition et révision du texte : 

Yit’hak Cohen, R.T. Azulai, T. Cantara, Maria-Teresa 
Radogna, Mihaela Grimici ; 

 

Traduction : Luciano Tagliacozzo, Yit’hak Cohen ,  
R. T. Azulai, T. Cantara, Mihaela Grimici. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Raziel Sefarim 

268 rue Jean Jaurès 

83000 Toulon 

www.razielsefarim.org 

 

 

 

mailto:info@razielsefarim.org
http://www.razielsefarim.org/
Guest
Rectangle



 

 

 

 

 
 

 

Pour mon frère Red, 

mamash, ma vie. 

Et pour Yisraël, mon pépé pleureur, 

pour ses larmes et celles de ses proches : 

qu’ils puissent tous trouver 

le réconfort, béqarov, léTova. 
 

  
  

Guest
Rectangle



 

 

               Index 
 

Biographie      I 

Hillel et les Trois Sous    VII 

Pereq Alef   Premier Chapitre   1 

Pereq Beth Deuxième Chapitre   21 

Hillel &Shammay     28 

Rabbi Eliezer  & le Vase de Terre.  42 

Pereq Ghimel Troisième Chapitre  45 

Quatre Maîtres sont entrés au Pardes  59  

Pereq Dalet Quatrième Chapitre  83 
Les Larmes de Rabbi Eliezer   93 

Rabban Gamliel :  Le Nassi de Yavné   94 
Rabbi Eliezer & la peinture sur son  de mort 107 

Pereq Hé, Cinquième Chapitre   109 

Elisha ben Abuya, le chien, l'arbre et l'enfant 125 

Le Shabbat d'Elisha & Rabbi Meir        134 

Le HID’A, Rav ‘Haïm Yossef David Azoulay 139 

Pereq Wav Sixième Chapitre   147 

Rabbi Meir au chevet de Elisha ben Abuya 145 

 

 

 

Guest
Rectangle



 

 

Présentation de la Traduction 
Nous avons eu la chance de pouvoir confier le travail 
de traduction à M. Luciano Tagliacozzo, diplômé du 
collège rabbinique de Rome est ayant soigné 17 tômes 
de la Mishna, demarré en 2000 et amenée par l’UCEI 
(Union des Communautés Hébraiques Italiennes). 

En 2019, Luciano a également soigné la 
traduction du traité Kiddoushin (Talmud 
Yeroushalmi), outre les différentes traductions de ses 
projets « Ramhal » et « Maharal . »  

Le ‘Hessed léAvraham est une œuvre demandant 
étude et pratique régulière de la Torah ; toutefois de 
nombreux enseignements de Moussar touchent la 
section des Avot. Ainsi, nous avons sélectionné les 
passages largement accessibles à tout juif et juive 
souhaitant étudier la Mishna, que cela soit durant la 
période du Omer, durant le mois de Eloul avant Rosh 
HaShana, ou bien à d’autres périodes de l’année.  

De même, à la suite des évènements 
du 7 octobre et au déchaînement de l’antisémitisme 
dans le monde, souvent appelé hypocritement « 
antisionisme » il était important pour nous de 
divulguer le patrimoine culturel juif appartenant aussi 
bien à Gaza qu’à Jérusalem ou ‘Hebron : des villes où 
la présence juive existait des siècles avant la création 
de l’état d’Israël ! 

Guest
Rectangle



 

 

Ci-joint la lettre de recommandation du 
Grand Rabbin de Rome, Riccardo Di Segni attestant 
sa confiance pour « l’infatigable » M. Tagliacozzo, 
notamment pour le projet « Netza’h Yisraël » dont 
nous avons soigné le kitzur, soit les dix chapitres 
résumant le message de l’ouvrage. 

Guest
Rectangle



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Guest
Rectangle



 

 

 

 

Guest
Rectangle



 

 

Biographie 

L’Inquisition Espagnole 
Rabbi Avraham Azoulay est né dans la ville de Fès, au 
Maroc, en 5330 (1569). Son père, Rabbi Morde’hai, 
descendait d'une grande lignée de sages parmi les Juifs 
d'Espagne, et la famille Azoulay était l'une des plus dignes 
et honorables de toute l'Espagne. Rabbi Avraham l'Ancien 
(le père de Rabbi Morde’hai) était l'un des plus grands 
rabbins d'Espagne.  

Les parents et grands-parents de Rabbi Avraham 
Azoulay ont quitté l'Espagne pendant l'Inquisition, le 9 Av 
5252 (1492). Le Gaon Rabbi Avraham l'Ancien faisait 
partie des Juifs expulsés d'Espagne et c'est alors qu'il a 
embarqué pour le Maroc avec toute sa famille. 

Arrivée au Maroc 
 À cette époque, le roi du Maroc était miséricordieux et 
indulgent envers les Juifs. Il les a accueillis avec joie, 
sachant qu'ils seraient utiles pour l'expansion de son 
royaume, leur véritable valeur étant leurs compétences.  

Leur talent inné pour le commerce, leurs 
compétences en artisanat et en sciences, leurs 
connaissances dans de  nombreux domaines et leur sagesse 
seraient utilisés judicieusement. 

Un grand nombre d'exilés se sont installés au 
Maroc et ont contribué à l'expansion du pays. Certains 
étaient d'éminents médecins, tandis que d'autres étaient 
des conseillers de la cour royale ou des émissaires dans des  

Guest
Rectangle



 

 

 
pays étrangers, comme la Turquie, la Hollande, 
l'Angleterre et bien d'autres. En raison de leurs 
compétences linguistiques et de leur expertise en matière 
de politique, les Juifs étaient appelés à servir 
d'ambassadeurs à l'étranger. 

Rabbi Avraham l'Ancien s'est installé avec toute sa 
famille dans la ville de Fès. Tous les habitants de la ville, 
juifs et non-juifs, l'estimaient non seulement pour sa 
grande érudition dans les aspects révélés et cachés de la 
Torah, mais aussi pour sa réputation de faiseur de miracles, 
qui suivait toujours ses bénédictions. 

Enfant, le petit-fils de Rabbi Avraham l'Ancien (qui 
a été nommé Avraham par lui) se distinguait des autres 
enfants de son âge par sa grande intelligence. Tout le 
monde voyait en lui un enfant prodige qui utilisait ses 
talents extraordinaires uniquement pour l'étude de la 
Torah sacrée. Sa réputation de Gaon de la Torah révélée 
et cachée s'est répandue dans toute la ville et ses environs, 
mais malgré cette grande réputation, son comportement 
était caractérisé par une grande humilité. Il s'adressait à 
tout le monde comme à un égal et ne s'est jamais senti aussi 
reconnaissant qu'il aurait dû l'être envers les autres. 

 

De Fez à Gaza 

En 5360 (1599), la situation des Juifs au Maroc s'est 
détériorée. Rabbi Avraham avait 30 ans lorsque la ville de 
Fès, où il avait vécu et connu la paix et la tranquillité 
jusqu'à ce jour, s'est transformée en une ville de 
destruction. En plus de la guerre civile qui a commencé, la 
famine et la peste ont ajouté à la dévastation des Juifs. Face  

Guest
Rectangle



 

 

 
à toutes ces souffrances, Rabbi Avraham a décidé de 
quitter le Maroc et de s'installer en Israël. Il espérait se 
consacrer à l'étude de la Torah et y trouver un refuge parmi 
les saints rabbins, c'est-à-dire les sages disciples du saint 
Ari’zal. 

Rabbi Avraham est arrivé en terre d'Israël en 5370 
(1609) et s'est installé à Hébron. Il souhaitait vivre en paix, 
mais le ciel en avait décidé autrement. Dès son arrivée à 
Hébron, une épidémie s'est déclarée et Rabbi Avraham a 
été obligé de quitter la ville et de s'installer à Jérusalem, 
puis à Gaza. Dans l'introduction de son livre ‘Hessed 
léAvraham, il décrit ses malheurs et ses errances. 

C'est dans la ville de Gaza que Rabbi Avraham a 
écrit son commentaire sur le Tanakh intitulé Baal Brit 
Avraham, un livre basé sur le Pshat, le sens simple, et  
le Sod, la Kabbale, mais également le ‘Hessed léAvraham, 
le livre unique chargée de morale, pensée, secrets de 
l’étude,  dont nous avons extrait certains enseignements 
sur la Mishna Avot. 

 

De Jérusalem à ‘Hébron 

 Sanctifier Le Nom 
Un mystère entoure la mort du Tzaddik. 
Un jour, le Grand Vizir de Constantinople a décidé de faire 
un pèlerinage au Tombeau des Patriarches à Hébron,  
un lieu saint également pour les musulmans (pas 
uniquement à cause de la présence d’Avraham, mais parce 
qu’ils réclamennt que Ishmaël y est entérré, pas Yitz’hak).  

Guest
Rectangle



 

 

 
Lorsque le vizir arrive à l'entrée du tombeau et 
s'agenouille, son épée tombe au fond de la grotte. 

Ainsi, il ordonne à l'un de ses serviteurs de 
descendre dans la grotte et de ramener l'épée, et 
un serviteur attaché à une corde, descend la récupérer.  
Toutefois, lorsque la corde est remontée avec le serviteur, 
celui-ci était sans vie. Le vizir ordonne à d'autres 
hommes de descendre mais, un par un, ils remontent 
morts. Furieux, le vizir appelle le Rabbi d'Hébron, 
Rabbi Eliezer Archa, lui disant : « Je te donne 48 heures 
pour récupérer mon épée au fond de la grotte, et si elle ne 
m'est pas rendue dans ce délai, j'ordonnerai l'exécution 
de tous les Juifs de la ville. » 

Tous les Juifs d'Hébron se sont réunis dans les 
synagogues en récitant les prières de pénitence et 
lamentation, suppliant le Créateur du monde de les sauver 
de cette tragédie. Rabbi Eliezer décide de tirer au sort l'élu 
qui descendrait dans la grotte des Patriarches pour 
rapporter l'épée du vizir. A la fin des prières du matin, 
Rabbi Eliezer procède au tirage au sort devant toute 
la communauté : le nom de Rabbi Avraham Azoulay est 
pioché. Rabbi Avraham commence de suite à se préparer 
avec une grande et profonde révérence : il s’immerge 
dans le mikvé, revêt des robes blanches et commence 
à étudier les secrets de la Torah. Les kabbalistes de la ville 
accompagnent Rabbi Avraham Azoulay jusqu'à l'entrée de 
la grotte et le bénissent afin qu'Hachem le fasse réussir 
dans son entreprise, sans qu'il lui soit fait de mal. 

Dans les synagogues d'Hébron, les Juifs se joignent 
aux prières, aux larmes et aux lamentations qui 
déchiraient le ciel. Rabbi Avraham Azoulay est descendu 
avec une corde et, quelques minutes plus tard, l'épée du 
vizir est remontée attachée à la corde mais sans 

Guest
Rectangle



 

 

 
Rabbi Avraham. Plusieurs heures passent. Finalement, 
la voix de Rabbi Avraham se fait entendre et il est soulevé 
hors de la grotte, le visage rayonnant d'une grande joie. 

« J'ai rencontré les Patriarches », a-t-il chuchoté 
à ses amis les plus proches, profondément ému par 
l'événement. Il a également ajouté que l'heure de son 
départ de ce monde lui avait été révélée et que le 
lendemain, il aurait rendu son âme à son Créateur. 

Durant  sa dernière nuit, il a enseigné les secrets de 
la Torah à ses élèves et à ses amis ; il avait l'apparence 
d'un ange de Dieu. Dès le lever du jour, il se rendit au 
mikveh  habillé entièrement en blanc. 

Après les prières et la récitationn du Shema Israël, 
son visage rayonnait d'une lumière qui n'était plus de ce 
monde. Une heure plus tard, il descend dans la grotte 
sans plus jamais remonter : c'était la veille du Chabbat, 
le 24 Heshvan, en l'an 5404 (1643). 

L’une des entrées de la grotte, pas loin du cimitière 
juif de ‘Hebron, possède un panneau affichant son histoire 
et le lieu est régulièrement pérégriné jusqu'à ce jour. 

Rabbi Avraham a laissé un fils et deux filles : 
son fils Rabbi Itz’hak, qui était également un grand maître 
de la génération, grand-père du Gaon, le ‘Hida, 
Rabbi ‘Haïm Yossef David Azoulay, auteur de  
83 textes, dont le Shem Hagedolim un recueil d’environ 1300 
biographie des sages juifs ayant vécu en exil et en Eretz 
Yisraël. 

Dans son livre, le ‘Hida évoque son arrière-
grand-père, Rabbi Avraham, avec beaucoup 
d'admiration et respect. Le sixième chapitre de la 
Mishna rapporte ses commentaires, puisque le ‘Hessed 
léAvraham commente uniquement les premiers cinq 
sections. 

Guest
Rectangle



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Guest
Rectangle



 

 

 

 

Hillel et les Trois Sous : 

Sauver une vie à Shabbat. 

« Lorsque la Torah a été oubliée par Israël, 
Esdras est monté de Babylone et l'a restaurée ; 
lorsqu'elle a été de nouveau oubliée, Hillel, le 
Babylonien, est monté et l'a restaurée. 
Hillel l 'Ancien a refusé de tirer un avantage 
matériel de ses connaissances de la Torah et 
lorsqu'il a quitté Babel pour Israël, il avait besoin 
de trois pièces de monnaie par jour pour étudier à 
la yeshiva et subvenir à ses besoins. Un vendredi, 
il n'avait pas ses trois pièces et le portier de la 
yeshiva lui a refusé l'entrée, alors il est monté sur 
le toit et s'est allongé sur la lucarne pour écouter 
la leçon de Shemmaya et Abtalion jusqu'au soir.  
À l 'approche de Shabbat, la salle de la yeshiva 
est devenue plus sombre que d'habitude et les 
élèves ont remarqué la silhouette d'un homme 
recouvert d'une épaisse couche de neige. Ils l'ont 
fait entrer, l'ont lavé à l'huile et ont allumé un 
feu pour lui, même si c'était déjà Shabbat, car : « 
Un tel homme mérite que le reste de Shabbat 
soit profané pour lui!  » 
 
 
 
 

Guest
Rectangle



 

 

 

 

C'est à 40 ans qu'Hillel se rend en terre d'Israël pour 
étudier auprès des deux maîtres de sa génération, 
Shemmaya et Abtalion. Selon le Rav Adin Steinsaltz, 
Hillel avait commencé son étude de la Torah en 
Babylonie, où il était déjà considéré comme un érudit. 
Bien que sa famille soit prospère12, Hillel refuse d'en 
tirer avantage, préférant subvenir à ses besoins en 
exerçant le métier de bûcheron13, qui possède 
l'avantage de lui laisser se consacrer aux études à mi-
temps.  

Cependant, l'accès aux études était à l'époque 
limité à ceux qui pouvaient en payer les droits 
d'entrée. Un jour, n'ayant pu se procurer le demi-dinar 
nécessaire, il se résolut à écouter les leçons des maîtres 
sur le toit. Ceux-ci le retrouvèrent à moitié gelé le 
lendemain, et décidèrent de l'acuitter du droit d'entrée 
ad vitam.  

Il passa donc 40 ans de sa vie à étudier, avant 
d'être élu Nassi du Sanhédrin à la suite d'un heureux 
concours de circonstances, relaté dans les traités 
Pessa'him, Bavli66a véYeroushalmi 6,1 une année, la 
veille de Pessah tombe un Chabbat. Situation 
inédite ! 

 

 

 

Guest
Rectangle



 

 

 

 

Lequel a-t-il préséance ?  Faut-il déplacer la veille de 
Pessah et fausser ainsi le calendrier juif ? Hillel se 
montre alors le seul de sa génération à détenir les 
connaissances et aptitudes suffisantes pour trancher la 
Loi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Guest
Rectangle



 

 

 

 

 

 

Fais-toi un maître, 

acquiers-toi un compagnon  

et juge chaque personne 

positivement. 
 

 

Rabbi Yehoshua ben Pera'hià 

Mishna 1.6 

Guest
Rectangle



 

 

1 

 

 א
Pereq Alef 

  Premier Chapitre 

Mishna 1.1 

Tous les Israélites ont une part dans le monde futur, 
comme il est écrit : « Ton peuple est entièrement 
composé de justes, la terre sera en leur possession 
pour toujours, Principe de ma plantation, œuvre de 
mes mains, afin qu'elle soit célébrée. »  

 ,םינִקֵזְלִ עַשֻׁוֹהיוִ ,עַשֻׁוֹהילִ הּרָסָמְוּ ,ינַיסִּמִ הרָוֹתּ לבֵּקִ השֶׁמ
 םהֵ .הלָוֹדגְּהַ תסֶנֶכְ ישֵׁנְאַלְ הָוּרסָמְ םיאִיבִנְוּ ,םיאִיבִנְלִ םינִקֵזְוּ

 ,הבֵּרְהַ םידִימִלְתַ וּדימִעֲהַוְ ,ןידִּבַּ םינִוּתמְ וּוהֱ ,השָׁלשְׁ וּרמְאָ
 .הרָוֹתּלַ גיָסְ וּשׂעֲוַ

Rachi Yehoshua Joshua a transmis la tradition à Otniel, 
Otniel à Ehud et ainsi, de génération en génération, aux 
Prophètes. Des Prophètes aux autres Prophètes, et il est 
possible que les premiers maîtres de la tradition soient les 
Anciens, qui ont transmis la tradition orale acceptée par 
tout le peuple  

Nos bienheureux Maîtres de la Mémoire n'étaient 
pas riches en choses matérielles, mais forts en choses 
intellectuelles.

Guest
Rectangle



 
‘Hessed léAvraham, Rabbi Avraham Azoulay 

 

2 

’Hessed LeAvraham Les raisonnements et les secrets de 
la Torah sont infinis et il n'est pas possible de les 
transmettre à un homme qui, par définition, est un être 
fini. Il est dit « Moshé a reçu la Torah» et même ce qu'il a 
reçu, il l'a transmis par la préparation du Mont Sinaï. Josué 
Yehoshua n'a pas fait d'effort pour accepter la Torah, mais 
c'est seulement Moshé qui a fait un effort pour la lui 
transmettre.  

A l'époque d'Esra HaSofer, face à l'Exil et à la 
dispersion provoquée par l'oubli de la Torah, trois mots 
ont été prononcés, afin que l'acceptation de la Torah par 
Israël depuis le Sinaï perdure. Il convient d'en discuter à la 
Yeshiva avec son Maître, comme le rapporte le Midrash : « 
Vingt-deux Halakhot ont été oubliées lors du deuil de 
Moïse et Otniel les a ramenées, grâce à son raisonnement, 
soyez donc prudents dans le Jugement. » 

Mishna 1.2 

Shimon HaTzaddik le Juste était parmi les derniers 
de la Grande Assemblée et avait l'habitude de dire : 
« Le monde repose sur trois choses : la Torah, la 
prière et la charité. » 

 לעַ ,רמֵוֹא היָהָ אוּה .הלָוֹדגְּהַ תסֶנֶכְ ירֵיָשְּׁמִ היָהָ קידִּצַּהַ ןוֹעמְשִׁ
 תוּלימִגְּ הדָוֹבעֲהָ לעַוְ הרָוֹתּהַ לעַ ,דמֵוֹע םלָוֹעהָ םירִבָדְ השָׁלשְׁ
 .םידִסָחֲ

‘Hessed LeAvraham Shimon le Juste a parlé à toute 
l'assemblée du peuple juif, et grâce à cette œuvre de 
moralité et de bonté, le monde entier a pu être soutenu. Il 
n'avait pas l'habitude de dire cela une ou deux fois, mais il 
le répétait toujours, afin que chacun sache qu'il soutenait 
le monde. 

Sur le culte : il s'agit du service du sacrifice dans le 
Temple, tant à l'époque où le Temple existait qu'à notre 

Guest
Rectangle



 
Pereq Alef 

 

3 

époque du Service du Cœur, comme l'enseigne le prophète 
Mikha 6,8, il s'agit de la  prière :  

1.   C'est par la pratique et la parole de la Torah que 
subsiste le monde de l'éducation Olam HaYetzirah ; 

2.   Grâce au service du cœur, le monde de la création 
subsiste Olam HaBeriah 

3.  C'est par l'action à travers les œuvres de charité, en 
corps et en substance, que le monde de l'action Olam 
HaAssiah est soutenu. 

La Mishna dit : « Et que la crainte du Ciel soit sur vous» 
car nous pouvons dire qu'il y a une grande différence entre 
ceux qui suivent la loi accessible aux enseignements 
rabbiniques et ceux qui suivent la loi secrète obtenue par 
une étude (et une pratique) extrêmement approfondie. Le 
sage qui prie avec les bonnes intentions élève son âme 
jusqu'au point d'éveil, étape par étape (voir Zohar, Parasha 
Teruma). 

Mishna 1.3 

Antigonus Ish de Soho a reçu la Torah de Shimon le 
Juste. Il avait l'habitude de dire : « Ne soyez pas 
comme les serviteurs qui servent le maître pour 
recevoir un salaire, soyez plutôt comme les 
serviteurs qui travaillent pour le maître sans 
recevoir de compensation, et que la crainte du Ciel 
soit sur vous. »  

 וּיהְתִּ לאַ ,רמֵוֹא היָהָ אוּה .קידִּצַּהַ לבֵּקִ וֹכוֹס שׁיאִ סוֹנגְיטִנְאַ
 וּוהֱ אלָּאֶ ,סרָפְּ לבֵּקַלְ תנָמְ לעַ ברַהָ תאֶ ןישִׁמְּשַׁמְהַ םידִבָעֲכַ
 יהִיוִ ,סרָפְּ לבֵּקַלְ תנָמְ לעַ אֹלּשֶׁ ברַהָ תאֶ ןישִׁמְּשַׁמְהַ םידִבָעֲכַ
 .םכֶילֵעֲ םיִמַשָׁ ארָוֹמ

Rabbénou Yona Sers D.ieu mû par la crainte et l'amour, 
comme un serviteur qui sert son maître à cause de son 

Guest
Rectangle



 
‘Hessed léAvraham, Rabbi Avraham Azoulay 

 

4 

prestige, sachant qu'il peut aussi le punir. Il s'ensuit que 
l'on le sert avec crainte, non pas par peur du châtiment, 
mais plutôt en raison de la grandeur du Maître. 

Mishna 1.4 

Yossi ben Yoezer de Tzereda et Yossi ben Yo'hanan 
de Jérusalem ont reçu la tradition de leurs 
prédécesseurs. Yossi ben Yoezer disait : « Que ta 
maison soit ouverte aux rencontres des sages ; 
assieds-toi dans la poussière de leurs pieds et bois 
leurs paroles avec avidité. » 

 ןבֶ יסֵוֹי .םהֶמֵ וּלבְּקִ םיִלַשָׁוּריְ ןנָחָוֹי ןבֶ יסֵוֹיוְ הדָרֵצְ ןבֶ יסֵוֹי
 יוֵהֱוֶ ,םימִכָחֲלַ דעַוַ תיבֵ Sתְיבֵ יהִיְ ,רמֵוֹא הדָרֵצְ שׁיאִ רזֶעֶוֹי

 .םהֶירֵבְדִּ תאֶ התֶוֹשׁ יוֵהֱוֶ ,םהֶילֵגְרַ רפַעֲבַּ קבֵּאַתְמִ
‘Hessed LeAvraham À chaque génération il n'y avait 
qu'un seul maître de la tradition, et c'est toute la génération 
qui formait ses disciples. Les hommes de la Grande 
Assemblée avaient été témoins de la destruction du 
Temple et du siège de Jérusalem, et ils ont dit qu'ils ne 
transmettaient plus la tradition à une seule personne, mais 
à plusieurs. 

Selon l'enseignement du Talmud, pour recevoir la 
Sagesse et la Torah il est nécessaire d'apprendre de chaque 
homme, même si celui-ci a un degré de sagesse inférieur 
au nôtre. On nous enseigne que le cœur est avide de 
comprendre et de percevoir le sens mystique : buvez de 
leurs paroles et vous serez comme celui qui avale l'eau 
salée de la mer, car votre soif grandira de plus en plus ! 

 םייִּנִעֲ וּיהְיִוְ ,החָוָרְלִ 9תְיבֵ יהִיְ ,רמֵוֹא םיִלַשָׁוּריְ שׁיאִ ןנָחָוֹי ןבֶ יסֵוֹי
 רמֶחֹוָ לקַ ,וּרמְאָ וֹתּשְׁאִבְּ .השָּׁאִהָ םעִ החָישִׂ הבֶּרְתַּלאַוְ ,9תֶיבֵ
 םעִ החָישִׂ הבֶּרְמַ םדָאָשֶׁ ןמַזְ לכָּ ,םימִכָחֲ וּרמְאָ ןאכָּמִ .וֹרבֵחֲ תשֶׁאֵבְּ
 . םנֹּהִיגֵּ שׁרֵוֹי וֹפוֹסוְ ,הרָוֹת ירֵבְדִּמִ לטֵוֹבוּ ,העָרָ םרֵוֹגּ ,השָּׁאִהָ

Guest
Rectangle



 
Pereq Alef 

 

5 

 ‘Hessed LeAvraham si vous pensez que vous n'êtes pas 
assez riche, notez qu'il est écrit « Que les pauvres soient 
les visiteurs réguliers de votre maison » ceci est dit pour 
conseiller de se comporter modestement, comme les 
pauvres. 

Mishna 1.5 

Rabbi Yossi Ben Yo'hanan de Jérusalem avait 
coutume de dire : « Que ta maison soit ouverte 
généreusement aux pauvres, qu'ils soient des 
visiteurs réguliers ou non.  Ne parle pas beaucoup 
aux femmes », dit-on de sa propre femme et, a 
fortiori, de la femme d'autrui. C'est pourquoi les 
Maîtres de mémoire bénie enseignent : tout le temps 
qu'un homme passe à se disputer avec une femme, il 
se fait du mal à lui-même, car il s'éloigne des paroles 
de la Torah et à la fin il hérite de l'enfer.  

Mishna 1.6 

Rabbi Yehoshua ben Pera'hià et Nittay d'Arbelà ont 
reçu la Torah de leurs prédécesseurs. 
Rabbi Yehoshua ben Pera'hià disait : « Fais-toi un 
maître, acquiers-toi un compagnon et juge chaque 
personne positivement. » 

 ,רמֵוֹא ןבֶּ עַשֻׁוֹהיְ .םהֶמֵ וּלבְּקִ ילִבֵּרְאַהָ יאתַּנִוְ היָחְרַפְּ ןבֶּ עַשֻׁוֹהיְ
 .תוּכזְ ףכַלְ םדָאָהָ לכָּ תאֶ ןדָ יוֵהֱוֶ ,רבֵחָ Sלְ הנֵקְוּ ,ברַ Sלְ השֵׂעֲ

Rachi Acheter un compagnon signifie acheter des livres. 

‘Hessed LeAvraham que l'achat de livres soit multiplié et 
que leur apprentissage augmente. Grâce aux livres (de 
Torah), l'homme acquiert la Sagesse révélée par la 
Connaissance de la tradition des premiers Maîtres, il est 
donc nécessaire qu'un Rabbin enseigne le Mishna 1.7 : 

Guest
Rectangle



 
‘Hessed léAvraham, Rabbi Avraham Azoulay 

 

6 

 

« Nittai d'Arbelite disait : « Eloigne-toi de ton 
mauvais voisin, ne t'associe pas à l'apostat et ne 
doute pas du châtiment. » 

 ןמִ שׁאֵיָתְתִּ לאַוְ ,עשָׁרָלָ לאַוְ ,ערָ ןכֵשָּׁמִ קחֵרְהַ ,רמֵוֹא ילִבֵּרְאַהָ יאתַּנִ
 .תוּנעָרְפֻּהַ

RambaM N'aie aucune sorte de lien avec les mécréants 
afin de ne pas être influencé par eux. Si la Mishna évoque 
la vision de l'impie, c'est pour vous dire de ne pas diminuer 
mentalement la gravité des fautes, puisque vous pouvez 
penser  « La punition ne se produit que dans le monde 
futur. » 

Rabbénou Yona lors de la recherche d'un appartement, 
même loué, en plus de la surface de la maison, il est 
nécessaire de savoir qui sont les voisins. 

‘Hida si un impie rasha devient votre voisin, vous avez 
l'obligation de déménager : n'attendez pas qu'il parte en 
vous adaptant à son emploi du temps, car vous risquez de 
devenir vous-même un mécréant. 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

 

Guest
Rectangle



 
Pereq Alef 

 

7 

 

Si Tous les Sages d’Israël  

étaient placés  

dans l’un des plateaux 

d’une balance, 

et Eliézer ben Hourkenos 

dans l’autre, 

il les ferait tous basculer. 

 

 

Rabbi Yo’hanan Ben Zakkaï 

Guest
Rectangle



 
‘Hessed léAvraham, Rabbi Avraham Azoulay 

 

8 

Mishna 1.8 

Yehuda ben Tabay et Shimon ben Sheta'h, ont reçu 
la tradition de leurs prédécesseurs. Yehuda ben 
Tabay a dit : ne vous comportez pas comme des 
avocats, lorsque les plaideurs se présentent devant 
vous, qu'ils soient tous deux coupables à vos yeux, et 
lorsqu'ils quittent votre présence, regardez-les 
comme s'ils étaient tous deux innocents, lorsqu'ils 
ont accepté le jugement. 

 יאבַּטַ ןבֶ הדָוּהיְ .וּלבְּקִ חטָשָׁ ןבֶּ ןוֹעמְשִׁוְ יאבַּטַ ןבֶ הדָוּהיְ
 םידִמְוֹע ןינִידִ ילֵעֲבַ וּיהְיִּשֶׁכְוּ .יכֵרְוֹעכְ Sמְצְעַ שׂעַתַּ לאַ ,רמֵוֹא
 וּיהְיִ ,Sינֶפָלְּמִ םירִטָפְנִּשֶׁכְוּ .םיעִשָׁרְכִ Sינֶיעֵבְ וּיהְיִ ,Sינֶפָלְ
 .ןידִּהַ תאֶ םהֶילֵעֲ וּלבְּקִּשֶׁכְּ ,ןיאִכָּזַכְ Sינֶיעֵבְ

Mishna 1.9 

Shimon Ben Sheta’kh a dit : soyez diligent dans 
l'examen des témoins et faites attention à la façon 
dont vous vous exprimez, car de vos paroles ils 
peuvent apprendre à mentir.  

 יוֵהֱוֶ ,םידִעֵהָ תאֶ רקֹחְלַ הבֶּרְמַ יוֵהֱ ,רמֵוֹא חטָשָׁ ןבֶּ ןוֹעמְשִׁ
 . רקֵּשַׁלְ וּדמְלְיִ םכָוֹתּמִ אמָּשֶׁ ,Sירֶבָדְבִּ ריהִזָ

‘Hessed LeAvraham Il faut être clair et expliquer les 
détails uniquement aux juges, car pour eux les témoins 
sont comme des adversaires. Ceci est nécessaire pour que 
les juges puissent délibérer correctement. N'oubliez pas 
que si vous faites une erreur, votre personne doit en subir 
les conséquences : pour établir la vérité, vous devez être 
un Sage.  

Pour cette raison, Shimon Ben Sheta'h demande de 
prolonger l'enquête, bien qu'il ne soit pas approprié de 
considérer les témoins comme mauvais, il est nécessaire de 
les examiner scrupuleusement. 

Guest
Rectangle



 
Pereq Alef 

 

9 

Shimon Ben Sheta'h précise ceci car son fils a été 
condamné à mort par le tribunal d'Ashkelon à cause d'un 
témoin menteur.  

NB : Le Talmud affirme que si le tribunal 
condamne à mort tous les soixante-dix ans, 
il peut être qualifié de meurtrier. 

Mishna 1.10 

Shemmaya et Abtalion ont reçu la tradition de leurs 
prédécesseurs. Shemayà disait : « Aime le travail, 
déteste la grandeur, et ne te fais pas remarquer par 
les autorités. » 

 ,הכָאלָמְּהַ תאֶ בהֹאֱ ,רמֵוֹא היָעְמַשְׁ .םהֶמֵ ןוֹילְטַבְאַוְ היָעְמַשְׁ
 .תוּשׁרָלָ עדַּוַתְתִּ לאַוְ ,תוּנבָּרַהָ תאֶ אנָשְׂוּ

‘Hessed LeAvraham Il est nécessaire que l'homme 
déteste la grandeur, car elle provoque des pensées impures, 
nourrit l'orgueil et conduit à piétiner les préceptes divins, 
donc à pécher. De plus, il est dit : « Ne te fais pas 
remarquer par les autorités», car l'homme pèche souvent à 
cause des autorités, qui souhaitent être flattées, obtenant 
des faveurs liées au plaisir, que ce soit par des faveurs ou 
de l'argent retenu illégalement. 

 

 

 

   
 

 

 

 

Guest
Rectangle



 
‘Hessed léAvraham, Rabbi Avraham Azoulay 

 

10 

 

 

 

 

Le Monde tient 

Sur Trois Piliers : 

L’étude de la Torah,  

La Prière, 

Les Bonnes Actions. 

 

 

Shimon HaTzaddik 

Mishna 1.2  

Guest
Rectangle



 
Pereq Alef 

 

11 

Mishna 1.11   

Abtalion dit : Enseignants, prenez garde à vos 
paroles car vous pourriez mériter la peine de l'exil 
et finir dans de mauvaises eaux (mauvaises villes). 
Vos disciples peuvent en boire et mourir, profanant 
ainsi le Nom du Ciel. 

 וּבוּחתָ אמָּשֶׁ ,םכֶירֵבְדִבְ וּרהֲזָּהִ ,םימִכָחֲ ,רמֵוֹא ןוֹילְטַבְאַ
 םיאִבָּהַ םידִימִלְתַּהַ וּתּשְׁיִוְ ,םיעִרָהָ םוֹקמְלִ וּלגְתִוְ תוּלגָּ תבַוֹח
  .ללֵּחַתְמִ םיִמַשָׁ םשֵׁ אצָמְנִוְ ,וּתוּמיָוְ םכֶירֵחֲאַ

‘Hessed LeAvraham Les paroles des Maîtres sont 
comme des haies autour de la Torah : elles ajoutent une 
tradition à la tradition, essentielle pour les personnes qui 
n'ont pas une connaissance claire, afin de les empêcher de 
transgresser les interdictions de la Torah.  

Quant aux Maîtres, qui respectent les préceptes 
divins, ils ne sont pas obligés d'observer toute la haie et 
c'est ce dont parle la Mishna. Même pour eux, il y a le 
risque de pratiquer l'idolâtrie et, comme nous le savons, le 
goût d'une transgression entraîne une autre transgression. 
Cela conduirait le Ciel à punir les maîtres par l'exil, par 
exemple pour avoir donné un enseignement erroné. De 
plus, la punition de l'exil s'étendrait également aux enfants, 
provoquant peut-être leur mort prématurée, une 'hilul 
HaShem profanation du Nom du Ciel, puisque le peuple 
apprendrait cette disgrâce. C'est pourquoi il faut être clair 
lorsqu'on crée une haie autour de la Torah.. 

Mishna 1.12 

Hillel et Shammay ont reçu la tradition de leurs 
prédécesseurs. Hillel disait : « Sois un disciple 
d'Aaron, aime la paix, recherche la paix, aime les 
créatures et rapproche-les de la Torah. » 

Guest
Rectangle



 
‘Hessed léAvraham, Rabbi Avraham Azoulay 

 

12 

 ,ןרֹהֲאַ לשֶׁ וידָימִלְתַּמִ יוֵהֱ ,רמֵוֹא ללֵּהִ .םהֶמֵ יאמַּשַׁוְ ללֵּהִ
 .הרָוֹתּלַ ןבָרְקָמְוּ תוֹיּרִבְּהַ תאֶ בהֵוֹא

 ‘Hessed LeAvraham Aaron aimait la paix. 
La première chose que vous devez savoir pour suivre ses 
traces est de considérer la paix comme agréable par-dessus 
tout. Cela signifie que vous prodiguez la paix aux autres, 
en évitant les disputes, et que, si vous êtes sollicité lors 
d'une querelle, vous ferez tout votre possible pour rétablir 
la paix entre les gens. 

Par conséquent, essayez de faire la paix avec un 
compagnon le plus tôt possible ; et s'il ne le veut pas et 
persiste dans la querelle, poursuivez la paix et déclarez-la-
lui jusqu'à ce que vous réussissiez. Aimer les créatures 
signifie « aimer les créatures dans leur diversité», c'est-à-
dire offrir la même mesure à tous et créer des liens 
d'amitié. 

Mishna 1.13 

Il a également dit : « Celui qui aspire à un nom perd 
même celui qu'il possède déjà. Celui qui n'augmente 
pas ses connaissances les épuise, et celui qui n'étudie 
pas meurt. Mais celui qui tire un avantage personnel 
de la Torah, il est fini. » 

 .ףסֵיָ ,ףיסִוֹמ אֹלדְוּ .הּמֵשְׁ דבֵאָ ,אמָשְׁ דגֵנָ ,רמֵוֹא היָהָ אוּה
 . ףלֵחָ ,אגָתָבְּ שׁמֵּתַּשְׁאִדְוּ .ביָּחַ אלָטָקְ ,ףילֵיָ אֹלדְוּ

’Hessed LeAvraham Celui qui recherche la célébrité, 
non pas parce qu'il ne trouve pas le nom auquel il aspire, 
mais parce qu'il désire une bonne réputation, en la 
poursuivant, son but et la gloire qu'il en retire sont bons. 
C'est ce qu'enseigne Kohelet 7,1: « Mieux vaut un bon 
nom qu'un bon parfum. »  

Celui qui n'ajoute pas la connaissance à ce qu'il a 
appris de son Maître, et qui ne cherche pas la parole dans 

Guest
Rectangle



 
Pereq Alef 

 

13 

la parole, risque la résiliation immédiate (de l'âme) de la 
Source Divine. Cela nous enseigne que l'étude sans but 
est nulle et non avenue, non pas parce que les gens se 
considèrent sages, mais parce que cela interromprait la 
tradition qui permet à chacun d'apprendre des autres. 

Mishna 1.14 

Il avait l'habitude de dire : si je ne suis pas pour 
moi, qui est pour moi ? Mais si je suis pour moi-
même, que suis-je ? Et si je ne le suis pas 
maintenant, quand ?  

 המָ ,ימִצְעַלְ ינִאֲשֶׁכְוּ .ילִ ימִ ,ילִ ינִאֲ ןיאֵ םאִ ,רמֵוֹא היָהָ אוּה
 .יתָמָיאֵ ,וישָׁכְעַ אֹל םאִוְ .ינִאֲ

‘Hessed LeAvraham Les maîtres nous apprennent à ne 
pas sous-estimer le temps pendant lequel nous pouvons 
nous maîtriser : il est probable qu'à un âge avancé, notre 
corps sera fragile et considéré comme presque vivant. La 
proximité de la mort facilite le repentir, tout comme le fait 
d'avoir peu d'énergie empêche la plupart des péchés ; par 
conséquent, quel crédit puis-je obtenir pour mes actions ?  

Et si je n'accomplis pas la volonté du Créateur, qui 
sera pour moi ?Si je fais la volonté de Dieu quand je suis 
jeune, quand je suis conscient et que chaque action 
m'appartient, alors le repentir des erreurs, la Teshuva, aura 
une valeur.  

Si ce n'est pas maintenant, quand ? Qu'un 
homme ne soit pas fier de sa richesse ou de ses enfants s'ils 
en sont dignes, et d'autant plus si cette personne n'est pas 
matériellement autonome. La Mishna enseigne : « Je dois 
exister pour moi-même, car à chaque instant je suis proche 
de la mort, et tant la richesse que les enfants sont des 
choses qui ne m'appartiennent pas, puisqu'elles sont 
extérieures à moi, alors pourquoi en serais-je fier ? » 

 

Guest
Rectangle



 
‘Hessed léAvraham, Rabbi Avraham Azoulay 

 

14 

 
 
 

 
 

Faites de l'étude de la Torah 

un effort constant. 

Parlez peu 

Faites beaucoup et 

accueillez chaque personne 

avec un sourire. 
 

   Shammay, Mishna 1.15 

 
 

Guest
Rectangle


